La traductologie au risque de la
créolisation. Approche de la Relation
traduisante d’Edouard Glissant

Loic Céry

Dir. CIEEG (Centre international d'études
Edouard Glissant) de I'lnstitut du Tout-Monde

NOTE LIMINAIRE: Cette étude est issue initialement du
premier Congres mondial de traductologie, « La traductologie :
une discipline autonome » (10-14 avril 2017, Université Paris-
Nanterre) et publiée au sein des actes du congres (Culture et
traduction. Au-dela des mots, sous la direction de Marianne
Lederer et Madeleine Stratford, Paris, Classiques Garnier, coll.
« Translatio », 2020, p. 99-10). Le texte présentée ici en
constitue la version augmentée a partir des compléments
disposés au sein du MOOC partenaire du congres, « Parcours
de traductologie » produit par I'Institut du Tout-Monde. (url :
https://tout-monde.com/mooctrad.sl.a2.module3.html)

@

Culture
et Traduction

Au-deli des mots

CLASSIQUES

GARNIER

Parcours de
% MOOC 1papucroLosie

i



https://tout-monde.com/mooctrad.s1.a2.module3.html

RESUME — Le regard traductologique d’Edouard Glissant est
susceptible de revigorer les pratiques mais également I'étendue
de la réflexion théorique. Telle qu’il la congoit la traduction active
la créolisation mais aussi une praxis de la relation qui est au cceur
méme de sa pensée et de sa vision du monde. A la faveur de cette
fonction d’'une mise en pratique du paradigme relationnel au
regard des textes et des langues, cette conception reléve donc
d’un dépassement des modeles édictés par la théorie.

C’est certainement la notion du jalon, comprise autant sur le
mode du point de repere que de celui d’un arpentage patient, qui
peut aujourd’hui relever le plus surement le pari hardi entre tous,
d’un renouvellement potentiel des schémes de la traductologie a la
lumiere des avancées et des propositions émanant du courant de la
traduction culturelle. D’autres jalons — j’en porterais ici comme le
manifeste — pourront étre avancés en regard de certaines apoties de
la traductologie, en pointant les perspectives passablement
novatrices pour le moins, qui furent celles d’Edouard Glissant 2
propos d’une certaine conception de la traduction. Aussi,
I’hypothese de départ de la présente étude, s’appuie sur une
conviction : comme c’est le cas pour bien des aspects de sa pensée,
ce regard « traductologique » que Glissant a eu ’'occasion d’esquisser
dans ses écrits, conception encore mal connue et qui demeure aussi
a expliciter dans ses implications ultimes, est susceptible sinon de
résoudre, en tout cas de dépasser bien des impasses dans lesquelles
semble s’étre enferrée depuis bien des années une certaine acception
de la théorie littéraire, et en I'espece celle qui s’attachée a I'acte de
traduire. Les novations de la conception glissantienne, son
¢loignement par rapport aux raideurs catégorielles de ce champ,
sont en quelque fagon de nature a revigorer non seulement les
pratiques mais également les contours et 'étendue méme de la
réflexion théorique inhérente a la traduction telle qu’elle peut se



déployer a Dlavenir, considérée selon toutes les potentialités
d’ouverture promises par le courant de la traductologie culturelle.
Et tant pis si 'esquisse de ces contours ne nous apparait pas encore
dans toute sa clarté : la fréquentation de Glissant nous a appris
depuis longtemps a scruter « les profonds » au détriment des reliefs
trompeurs, a interroger les opacités porteuses de sens, plutot que les
clartés apparentes. Nous devons cheminer en 'occurrence, dans le
sens d’'un champ d’investigation particulicrement fécond de la
Relation telle qu’elle nous est décrite par Glissant, de sorte que la
traduction telle qu’il la congoit pourrait déja se définir comme une
praxis de cet idéal de Relation qui est comme on le sait au cceur
méme de sa pensée et de sa vision du monde (c’est ce qui aura
motivé 'adoption, pour la présente étude, du néologisme de Relation
traduisante, qui dit bien ce qui fait enjeu éminemment relationnel
des idées de Glissant concernant la traduction). A la faveur de cette
fonction d’une mise en pratique du paradigme relationnel au regard
des textes et des langues, cette conception releve donc d’un
dépassement des modeles édictés par la théorie, dépassement dont
il convient justement de définir la nature. Dans sa capacité a déjouer
les contradictions et les fixités théoriques, notre hypothese de départ
reconnait donc dans le positionnement d’Edouard Glissant au sujet
des problématiques de traduction, une plasticité exemplaire par
rapport a la théorie elle-méme.

En nous permettant de réévaluer les instruments d’analyse
forgés par la traductologie elle-méme, en reformulant les termes des
vieux débats de la traduction usés jusqu’a I'envi et sclérosant leurs
propres enjeux, le regard de Glissant dans ce domaine, regard neuf
et peu soucieux des sophistications artificielles, releve en somme de
cette liberté propre aux réflexions inhérentes aux potentialités de
I'interculturalité langagiére que constitue la traduction de la culture.
Une méthode spécifique présidera a Dlapproche synthétique
proposée ici des conceptions traductologiques d’Edouard Glissant,
approche qui sera lobjet de la présente étude, qu’il faudra
nécessairement lier a deux compléments qui pourraient en



constituer respectivement le préalable et le prolongement'. 11 s’agit
en l'occurrence de suggérer combien tout au long du corpus de
textes considéré’, Glissant se place hors des approches
traditionnelles que proposent les grandes pensées du traduire, tout
en instaurant avec elles un dialogue dense et fécond, dialogue qu’il
s’agit de saisir selon une lecture de type philologique. On tentera
ainsi de montrer que sans les citer, Glissant développe ses
conceptions dans un rapport continuel avec les grandes théories de
la traduction.

LES ITEMS D’UN CORPUS : LA TRADUCTION
CREOLISEE ET RELATIONNELLE

Ce qui unifie trés certainement les textes retenus dans ce
corpus, est que Glissant y appelle constamment a un nouveau type
de déploiement du rapport entre les langues par le truchement
méme de la traduction qui en tant que telle permet de pister selon
lui «le rapport qu’entretiennent toutes les langues du monde,
dominantes ou menacées, généralisées ou enfermées dans leur seule
aire de distribution, orale ou écrite, entre elles.” »

1 En tant que telle, la présente étude représente 'achévement de mon introduction a la
premiere session du Cycle Traduction fondé en 2014 a llnstitut du Tout-Monde par
Catherine Delpech-Hellsten et moi-méme.

2 11 s’agit essentiellement du corpus qui avait été établi pat Catherine Delpech-Hellsten
pour les besoins du Cycle Traduction de 'ITM, références détaillées en bibliographie, et
quon pourra consulter aisément dans leur intégralité sur le MOOC « Parcours de
traductologie », a la page précitée (url :
https://tout-monde.com/mooctrad.s1.a2.module3.html).

A ce corpus principal présenté dans le premier complément, il convient d’ajouter des textes
ou, selon la pratique hautement signifiante du « ressassement» a laquelle recourt
fréquemment Glissant (et qui se différencie dans son optique, de la simple répétition stérile,
se réclamant plutédt de la logique d’accumulation rhétorique caractéristique du conteur
créole), les mémes idées sont sujettes a certaines reformulations. On en fera état ¢a et la,
plus loin dans Iétude.

3 Bdouard Glissant, « Traduire : Relire, Relier. » Conférence inaugurale des Ongiémes
assises de la traduction (Atles 1994), Paris, Actes Sud, 1995.



Le premier texte du corpus comprend déja en son sein les
principales orientations de cette pensée glissantienne du traduire, a
tel point qu’on peut y voir le noyau central de développements repris
ultérieurement. Tout d’abord, en une formule qui sera souvent
utilisée dans ses écrits, ’écrivain martiniquais lie substantiellement
la traduction a I'imaginaire plurilingue et multilingue :

Nous n’écrivons plus aujourd’hui de maniére monolingue, mais au
contraire en présence de toutes les langues du monde. [...] Ce que le
processus de traduction évoque ainsi, c’est le chatoiement du
multilinguisme, qui n’est pas la simple connaissance de deux ou plusieurs
langues, mais le renforcement en chacun de I'imaginaire des langues.*

Il y précise par ailleurs que cet imaginaire multilingue induit la
distinction (fondamentale chez lui, on y reviendra plus loin) entre
langues et langage, prenant exemple sur ce point, sur la pratique d’'un
commun « langage » culturel dans les Amériques et la Caraibes, au-
dela de la diversité linguistique qui caractérise le kaléidoscope
civilisationnel caribéen :

Un langage, c’est la manifestation de notre rapport a la langue, de notre
attitude par rapport aux mots, de confiance ou de réserve, de production
ou de silence, d’ouverture au monde ou de solitude, d’abandon aux
techniques de I'oralité ou de resserrement autour des exigences séculaires
de Pécriture, ou de symbiose autour de ces deux dimensions.

Un langage est ainsi apparu, tramant a travers les langues, dans 'univers
de la Caraibe d’ou je suis, peut-étre de ’Amérique du Sud.

Alejo Carpentier me disait quelque temps avant sa mort : « Nous autres
Caribéens, tu as raison de le souligner, nous écrivons en trois ou quatre
langues différentes, mais nous avons le méme langage. » (Ibid.)

Il précise encore, dans ce texte fondateur, que la traduction doit étre
congue comme art de la rencontre d’un « point focal » entre les
langues, permettant de réaliser la créolisation dans le domaine
linguistique. Dans ce processus, c’est peut-ctre la seule place
qu’accorde Glissant a I’ « hybridation » en tant que telle, a travers la

4 1bid.



notion de «métissage culturel ». Néanmoins, dans la pensée
glissantienne, ’hybridation et le métissage ne comptent pas tant que
le mouvement continuel de la créolisation qui seul (au-dela de
I'hybride), permet a la Relation de s’établir. Cest sur la nature
essentielle de ce processus que le texte de 1995 est crucial (en des
points qui seront réexaminés plus loin dans un second temps). Dans
le passage de la source a la cible, le processus de créolisation mis en
avant par Glissant, permet a la traduction de procéder de ce
«langage de Relation » qui débouche sur une création autonome,
faisant par-la méme de la traduction I’ « une des espéeces les plus
importantes » de la « pensée archipélique » (opposée aux « pensées
de systeme » sclérosées). Enfin (a titre purement provisoire, et dans
le prolongement de ce panorama thématique), ce texte énonce que
«La traduction est fugue, c’est-a-dire si bellement, renoncement »
(désignations elles-mémes hautement signifiantes a propos de la
question dune éthique du traduire — voir seconde partie),
permettant par la Relation, de « relire et relier ». Et ce, avant de
conclure dans un registre métaphysique, voyant dans l'acte de
traduire le choix des « étants » au détriment de I'Etre : « Contre
P’absolue limitation de I'Etre, Part de la traduction consiste 2 amasser
I’étendue de tous les étants du monde. » (1bid.)

Second texte, toujours de 1994, extrait de la section « Les
nouvelles données de ’écriture », dans Société et littérature antillaises
aujourd’hui — Actes de la Rencontre de novembre 1994 2 Perpignan’.
Edouard Glissant y reprend (dans une longue intervention de ce qui
constitue en fait la part d’une discussion menée avec Ernest Pépin,
Patrick Chamoiseau, Ralph Ludwig er Maurice Reelens) I'idée de la
traduction comme art de création autonome, a travers cette
injonction lancée aux traducteurs, quant aux choix qu’ils doivent
nécessairement opérée : « Débrouillez-vous | », précisant en effet

5 « Les nouvelles données de I'écriture », dans Socicté et littérature antillaises anjonrd hui — Actes
de la Rencontre de novembre 1994 a Perpignan, Cabiers de /'Université de Perpignan N° 25,
1997, p. 108 a 110.



que «le traducteur doit se débrouiller », justement en tant que
créateur autonome devant tracer sa propre voie.

Cette « création d’un nouveau langage » dont procede la traduction
est encore caractérisée par Glissant comme « langage inné », idée
fondamentale dont on verra les tenants théoriques :

En fait toute traduction est un nouveau langage. Elle ne transfere pas
d'une langue dans son unicité a une autre langue dans son unicité ; elle crée
une résultante entre les deux langues qui est absolument inédite, qui
échappe a la premiére langue, qui échappe 2 la langue d'arrivée aussi. Une
traduction ne participe pas de l'atavisme d'une langue ; une traduction
introduit une rupture dans une langue, je patle de la langue d'artivée. Par
conséquent, on est 1a a l'intérieur de deux langages, de deux langues. On
est en présence de la création d'un langage inné.*

Cette autonomisation maximale du champ de la traduction permet
encore a Glissant de dire qu’a ses yeux, le traducteur est « créateur

de langage au méme titre que le pocte ou le romancier » (Ibzd., p.
110).

Troisiéme et court texte, « Traduction, Relation », dans
essai de 2005, La Cobée du Lamentin’. 11 y précise que la traduction
releve de la « multirelation » entre les langues, dans le rhizome des
imaginaires multilingues (reformulation et extension en somme de
cette idée relationnelle capitale, exprimée dés le textes d’Atles,
1995). Dans ce mouvement réaffirmé qui consacre la prééminence
de la Relation, les notions d” « hybridation » et de « métissage » se
retrouvent transmuées par le caractere créatif dont releve la
traduction, génératrice de « sens nouveaux » et de la fécondation des
pensées du monde. C’est dire si ici, Glissant considére bien dans
I'acte de traduire, la mise en application par excellence de ces
« principes de créolisation » et de la « mondialité », envers positif du
mouvement de mondialisation :

¢ Ibid., p. 109
7 Edouard Glissant, La Cobée du Lamentin, Poétique 17, Paris, Gallimard, 2005, p. 143 a 145.



Les transferts progressivement conquis entre ces totalités (de langues, de
cultures, d'usages) ont permis de transmuter les notions de métissage ou
d'hybridation en principes de créolisation, laquelle ajoute au métissage et
a l'hybride autant de résultantes imprévisibles. Par l'effet des flux de
traduction (parmi d'autres transferts agissants) les lieux du monde se
révelent a nous, ils deviennent des lieux-communs, lesquels ne se figent
pas en réceptacles, mais s'ouvrent en creusets bouillonnants porteurs de
sens nouveaux, ou a chaque fois une pensée du monde se rencontre, et
prolonge et féconde une pensée du monde.

Le contrepoint actif de la mondialisation n'est pas la patticularisation
sourde ni le renfermement sur soi, mais la mondialité, ou sens, ou
poétique, de la diversité solidaire. L'art de la traduction en est un des
établis.®

Le dernier texte du corpus considéré est un entretien
accordé par Edouard Glissant 2 Luigia Pattano en 2010 sous le titre
de « Traduire la relation des langues »’. Un entretien trés dense au
gré duquel Iécrivain réexpose les principaux reperes de sa pensée de
la traduction (développant tout particulicrement les notions
d’équivalence, de renoncement et d’opacité), et précise encore ce
que pourraient étre selon lui les modalités de cette Relation
traduisante. Tout au long de cet entretien dont il sera question
spécifiquement plus loin, on sent bien que I'interlocutrice tente de
lier les conceptions glissantiennes aux traditions traductologiques
établies (Benjamin, Ricceur, Berman...), alors méme que Glissant
résiste a ce rapprochement, voulant situer son approche dans un
dépassement résolu.

TRACES TRADUCTOLOGIQUES
D’UNE PENSEE RELATIONNELLE

Comme le soulignait Catherine Delpech-Hellsten a propos
de 'amorce méme du premier texte considéré, quand Glissant

8 Ibid., p. 144.

9 Edouard Glissant, « Traduire la relation des langues », entretien avec Luigia Pattano,
Revue Trekster (revue italienne en ligne) et Mondes francophones (mondesfrancophones.com,
revue en ligne dirigée par Alexandre Leupin), 2010.



commence son propos ainsi : « Ne souriez pas si je vous dis que je
suis pris de quelque mal-étre, en ce moment ou I’écrivain que je suis
ose prendre la parole pour délirer un peu pour délirer un peu sur la
traduction [...] » (Glissant 1994), il convient d’étre attentif jusqu’a
I’étymologie méme du terme de « délirer » choisi par I’écrivain :

[...] nous savons a quel point, s’agissant des poctes et a fortiori
d’Fdouard Glissant, chaque mot doit étre pesé. Aussi, il nous semble
que c’est d’abord a la considération du sens plein, premier,
étymologique, qu’il faut peut-étre ici entendre dans sa bouche le verbe «
délirer » : au sens de délirare, “sortir du sillon ”. Quand Edouard Glissant
nous annonce qu’il va « délirer sur la traduction », c’est sa maniere de
nous avertir qu’il va sortir des approches conventionnelles,

traditionnelles, et des théories habituelles consacrées a cette délicate

question |[.. .]10

« Sortir du sillon » en somme, doit étre entendu ici en effet comme
I'affirmation de cette volonté de prendre ses distances avec les
normes théoriques pratiquées et éprouvées dans le champ de la
traductologie considérée comme un tout pour mieux, en les
dépassant, proposer une nouvelle vision de ce rapport entre les
langues dont reléve la traduction. Et certes, cela s’entend bien ainsi
dans la perspective de Iécrivain telle qu’elle apparait dans ses
différents textes, a ceci prés que prenant acte de cette volonté de
distanciation, on doit avant tout accompagner ce constat dune
considération connexe fondamentale concernant le rapport de
Glissant aux traditions établies dans un champ de connaissance
donné. Il faut en ce sens se rappeler d’abord que comme toujours si
sa pensée est édifiée sur un profond dialogue avec certains modeles
de références, il ne fait jamais état a proprement parler de ces
modeles en question. C’est peut-étre ce qui rend leur mise en relief
d’autant plus crucial, permettant de pister non seulement la fabrique

10 ¢f. Catherine Delpech-Hellsten, « Traduire par la porte kadotée », contribution 2 la
séance inaugurale du Cycle Traduction de 'I'TM, 2014 (texte mis en ligne sur le site de
I'TTM, rubrique du Cycle Traduction, session 2014).



de la pensée comme il se doit, mais encore de comprendre comment
ces mode¢les sont envisagés dans un rapport d’élargissement.

11 serait difficile de ne pas voir dans la pensée de Glissant relative a
la traduction, telle qu’il I'a en tout cas esquissée dans les quelques
textes qu’il y a consacré, une réelle porosité avec quelques outils
conceptuels hérités des grands penseurs antérieurs de la question. A
vrai dire, il n’est réellement de pensée du traduire (ou de pensée tout
court d’ailleurs) qui ne s’élabore dans le sillage et au contact d’'une
histoire qui I’a précédée et sans aucunement y voir un héritage au
sens d’une continuité obligée (car il faut demeurer capable de penser
les ruptures), il faut étre a méme de faire apparaitre ces généalogies
fécondantes, fussent-elles soigneusement dissimulées comme dans
le cas qui nous intéresse, pour décrire le vrai espace d’une novation.
Glissant veut « dépasser» les écoles de pensée en maticre de
traduction et il faut étre en mesure de I’évaluer au regard des textes
précédemment évoqués, tout en examinant les propositions
théoriques qui en découlent au regard méme de ce rapport
d’inspiration et cette volonté de construire un nouveau modecle
traductologique. Pour étre a méme de délimiter cette volonté de
dépassement, il me semble indispensable de confronter la vision de
Glissant, aux quelques voies de la traductologie qui, comme en un
soubassement, ont contribué a en fagonner les contours, soit par
inspiration, soit justement par ce clair dessein de distanciation, les
deux voies fondant en somme un creuset. En quelque sorte il
convient de lire les « généalogies » (au sens nietzschéen du terme)
du regard que porte Glissant sur la traduction. Au sens large, cette
appréhension peut s’apparenter a une lecture philologique de la
pensée glissantienne, en tout cas a une recherche des « traces » qui'y
affleurent, pour emprunter a sa phraséologie, lecture qui est
susceptible de faire apparaitre les legs, les continuités, les ruptures
et en somme, la nature propre des apports.

On est frappé, a la lecture de ces textes, de constater a quel

point Edouard Glissant s’écarte de visions qui émanent de certaines
propositions de la traductologie, alors méme qu'on pourrait

10



s’attendre au contraire a une proximité sur certains points — et a ce
titre, lentretien qu’il donne a Luigia Pattano' est trés révélateur
puisque sur le mode si éloquent du dialogue, non par simple gout de
I'esquive comme on pourrait le croire, mais parce qu’il tente lui-
méme d’y exprimer des confours qu’il n’est pas aisé pour son
intetlocutrice de cerner, en dehors de références connues. Il en va
ainsi de la dimension éthique de la traduction, a propos de laquelle
Luigia Pattano cite Antoine Berman, connu pour avoir défendu cet
aspect. En réponse a 'exposé de cette idée de Berman, c’est une fin
de non-recevoir persistante que se voit opposer son interlocutrice —
Glissant voulant situer sa notion d’une traduction fondée sur la
Relation, dans un ailleurs inattendu, un champ non encore défriché
et imprévisible, un au-deld des sentiers battus en somme'. En
rejetant toute portée éthique présupposée, Glissant prone donc une
mise en rapport des langues qui s#ffise a instaurer la Relation dans la
traduction, et il tient a une mise en contact qui soit a la fois neutre
et créatrice. C’est aussi dans cet espace de la Relation instillée dans
la traduction que 'on peut percevoir a la fois le lien mais aussi la
différence fondamentale de sa vision, avec celle de Walter Benjamin.
Glissant pense cet espace comme le dépassement dun simple
transfert intralinguistique, et la création d’une entité inédite — et c’est
bien ce qu’il explique a maintes reprises, et a titre d’exemple dans ce
passage de son intervention de Perpignan de 1994 (édité en 1997) :

En fait toute traduction est un nouveau langage. Elle ne transfere pas
d’une langue dans son unicité a une autre langue dans son unicité ; elle
crée une résultante entre les deux: langues qui est absolument inédite, qui échappe a
la premiere langue et qui échappe a la deuxieme langue. Une traduction ne
participe pas de P'atavisme d’une langue ; une traduction introduit une
rupture dans une langue, je parle de la langue d’arrivée. Par conséquent,

1« Traduire la relation des langues » : Entretien d’Edouard Glissant avec Luigia Pattano,
publié sur la revue en ligne italienne Trickster, et dans « Mondes francophones »
(mondesfrancophones.com), revue en ligne fondée et dirigée par Alexandre Leupin, 2010.
12 Pour la bonne compréhension de la référence a 'extrait de Pentretien avec Luigia Pattano
donc il est question ici, il sera indispensable de se reporter a la présentation précitée du
corpus, Loic Céry, « Les items d’un corpus : la traduction créolisée et relationnelle », gp. .

11



on estla a intérieur de deux langages, de deux langues. On est en présence
de la création d’un langage inné. (Glissant, 1997, p. 109-110. Je souligne)

Or, c’est bien Benjamin qui a reformulé dans la pensée moderne du
traduire (car la encore, il serait pure illusion d’y voir une révolution)
cette idée de la création d’un nouveau langage par la mise en contact
entre les langues découlant de Pentreprise de traduction. Il s’agit
méme pour Benjamin, on I'a vu, de I'objectif méme de P'exercice,
que de faire émerger ce « langage inné » dont parle Glissant. Mais
les deux penseurs différent radicalement, on le devine aussi, quant a
la caractérisation méme de ce langage : si pour Benjamin, il s’agit de
cette reine Sprache, ce « pur langage » commun a toutes les langues,
cette langue /nfra ou supra linguistique tant sacralisée par le
philosophe allemand, on peut y pressentir trés clairement un avatar
essentialiste de 'Universel ou la « pureté » constitue un horizon
crucial. Or, on connait bien la distance a laquelle Glissant tient toute
pensée de [D'Universel, qu’elle soit d’expression directe et
omnipotente ou plus insidieuse. L’aspiration a cet espace langagier
« nouveau » est bien, a titre générique, de « nature benjaminienne »
en quelque fagon dans la conception de Glissant, mais son objectif
différe radicalement de celui qu’y assigne le philosophe allemand.
Point de dimension sacralisée ou religieuse du langage ainsi atteint
chez Glissant, point de quéte d’une pureté putative, centrale chez
Benjamin. Il demeure que le moule benjaminien de cet aspect-la
d’une Relation traduisante est incontestable, ce qui permet déja de
lui conférer un lien d’ascendance patent avec 'initiateur de la pensée
moderne de la traduction.

Si I'on voulait du reste, filer la généalogie lointaine de cette idée
d’une entité inédite résultant de la mise en présence des langues, au
regard de I'histoire ample des pensées du traduire, on pourrait aussi,
comme je I'ai suggéré plus haut, mentionner le modele de Du Bellay
qui le premier, en 1549 dans sa Deffence et illustration de la langue
frangoyse, émet I'idée d’une « langue nouvelle » qui résulte du contact
de la lange de départ et de la langue d’arrivée. Joachim Du Bellay est
avant tout le témoin d’'un moment historique, et c’est la Renaissance,
ou l'expérience du traduire se retrouve confrontée a une sensible

12



accélération de la coprésence factuelle des langues, et de la nécessité
ou se retrouve la pensée humaniste, de trouver les modalités
adéquates a cette nouvelle ére d’échanges accélérés, de circulation
des idées et des textes ou les XVe et XVle siccles trouvent le
contexte historique d’un essor nouveau. Du Bellay introduit une
bascule qui elle-méme se fait I’écho de Cicéron et qui sera revisitée
par la suite, méme si plusieurs siecles plus tard, Benjamin y ajoutera
la justification d’une autonomisation radicale de la traduction,
confinant a une toute-puissance mais aussi, il faut le craindre, a un
profond solipsisme du traducteur. Du Bellay représente pour la
Renaissance, apres des siecles de pratique médiévale dominée par le
littéralisme, ’émergence de potentialités nouvelles que le pocte de la
Pléiade n’entend pas substituer aux visées littéralistes, mais qu’il
propose comme une revivification possible. I1 me semble que les
perspectives avancées par Glissant dénotent la méme attitude de
proposition non dogmatique, de voies inventives ne visant pas une
tabula rasa, d’'une labilité dans laquelle seuls les pusillanimes verront
un vertige. Il n’aurait pas déplu a Glissant d’étre tenu pour le penseur
d’une nouvelle Renaissance.

L’interstice est grand néanmoins, quand Glissant nous dit
que « Nous n’écrivons plus aujourd’hui de maniere monolingue,
mais au contraire en présence de toutes les langues du monde »
(Glissant, 1995). Cette assertion confirme tous ces précédents que
nous avons dits, ayant trait a cette méme recherche de ce qui peut
résulter d’'une mise en contact des langues entre elles. Et c’est ici
encore une fois, un lieu ou doit pouvoir se jouer pour nous, le départ
entre les empreintes cachées (Glissant dirait les « traces ») et les
prospectives, deux dimensions présentes dans la conception
glissantienne de la traduction, pour qui veut y étre attentif.

Les empreintes cachées tout d’abord, les traces. Une grande partie
de l'exposé de lécrivain est suffisamment claire, limpide méme,
quand il nous patle de cette mise en présence de toutes les langues
du monde, pour quon n’y voit pas la tres réelle et étonnante
proximité, encore une fois, avec cette moderne (Benjamin) ou non
moderne (Du Bellay) idée de la création d’une dimension nouvelle

13



résultant de la mise en contact des langues par la traduction. C’est
ce que Glissant nomme langage, quand il détaille ce qu’il entend
justement par cette désormais incontournable coprésence de toutes
les langues du monde :

Et voyez le merveilleux, c’est que cette exploration d’un langage, pat-
dela les diverses langues utilisées et au-dela, ne pervertit en rien aucune
d’elles et ajoute a chacune, les convoguant toutes en un point focal, un lieu de
mystere ou de magie ou, se rencontrant, elles se comprennent enfin.

Ce que toute traduction suggere désormais en son principe, par le
passage méme qu'elle fraie d'une langue a l'autre, c'est la virtualité de
toutes les langues du monde. Et la traduction, pour cette méme raison,
est le signe et I'évidence que nous avons a concevoir, clans notre
imaginaire, cette totalité des langues. De méme que l'écrivain réalise la
totalité par la seule pratique de la langue d'expression, de méme, le
traducteur la manifeste par le passage d'une langue a une autre, confronté
qu'il est a l'unicité de chacune de ces langues. Mais tout comme, dans
notre chaos-monde, on ne sauvera aucune langue du monde en laissant
périr les autres, ainsi le traducteur, 2 mon sens, ne saurait-il établir une
relation entre ces deux systemes d'unicité, entre deux langues, sinon en
présence désormais de toutes les autres, puissantes dans son imaginaire,
quand méme il n'en connaitrait aucune. Qu'est-ce a dire, sinon que /z
traduction invente un langage nécessaire, d'une langue a l'autre, commun aux
deux, mais en quelque sorte imprévisible pat rapport a chacune d'elles ?
Dans ce sens, la traduction est une véritable opération de créolisation,
désormais une pratique nouvelle et imparable du précieux métissage
culturel. Art de l'imaginaire aspirant a la totalité-monde, art du
croisement des métissages, art du vertige et de la salutaire errance, la
traduction s'inscrit ainsi, et de plus en plus, dans la multiplicité méme de
notre monde. Un signe en est le développement des traductions
collectives, et presque des écoles de traduction, qui signifient la quéte
groupée de ces langages nouveaux, lesquels jettent des ponts et invitent
a les passer ensemble. Comme toute créolisation, la traduction met en
paralléle et en symbiose cieux réalités le plus souvent hétérogenes : la
langue du texte originel et la langue du texte final. Mais le résultat ainsi
obtenu ne se confond pas a la seule économie de cette seconde langue.
Ce résultat est un langage de Relation et, comme dans toute créolisation, une
résultante imprévisible qui ajoute a l'une et l'autre langue. (Glissant,
1995. Je souligne.)

14



Les énoncés ne laissent pas de doute : Glissant comme Du Bellay
(langue nouvelle), comme Benjamin (reine Sprache, pur langage), voit
dans la confrontation des langues dont procede la traduction, la
virtualité de 'invention d’un espace nouveau, ce « langage nécessaire
» qui doit permettre I'interlocution dont procede le traduire, ce «
langage de relation » qui apporte une valeur ajoutée aux langues
elles-mémes. C’est bien le résultat de la vaste coprésence linguistique
dont il dresse le diagnostic a ’échelle du Tout-Monde. Glissant dira
aussi qu’il écrivait dans cette coprésence, autre fagon de dire que la
création originelle et la traduction ont en commun cet espace du
langage qui, par-dela les langues, constitue I'idiome de la création et
de la Relation.

VISION PROSPECTIVES
DE LA RELATION TRADUISANTE

Les prospectives que Glissant infere de cette pensée
relationnelle du traduire sont bien réelles, elles aussi, et représentent
finalement tout le relief personnel qu’il entend conférer a la
traduction et a son importance dans les pratiques des textes et des
langues. Elles sont liées a ce qu’il entend autour de créolisation et de
Relation. Par cet ensemble-la, la réalisation pragmatique de ce
prégnant « langage de relation » passe par 'autonomie du champ de
la traduction, en tant que pratique créatrice (on retrouve Benjamin).
Elle confere a la discipline la dimension d’une application concrete
de la « pensée archipélique », releve du renoncement (comme quoi,
Iéthique n’est jamais tres loin, contrairement aux dénégations
ultérieures au texte de 1995) et de la trace pistant les étants contre la
primauté de I’Etre :

Je vois la traduction comme une création autonome dans ce contexte,
non pas seulement un art de la translation particuliere, mais un art de la
relation globale, bientot aussi nécessaire dans son parcours entre les
langues que 'est la poésie ou l'art du récit dans Iexercice de chaque
langue particuliére. [...] La traduction est une des especes parmi les plus
importantes de cette pensée archipélique. [...] La traduction est fugue,

15



C’est-a-dire si bellement, renoncement. Ce qu’il faut peut-étre le plus
deviner dans P’acte de traduire, c’est 1a beauté du renoncement. 11 est vrai
que le poéme, traduit dans une autre langue, laisse échapper de son
rythme, de ses assonances, du hasard qui est a la fois Iaccident et la
permanence de ’écriture. Mais il faut peut-étre y consentir. Consentir a
ce renoncement. Car je dirai que le renoncement est, dans la totalité-
monde, la part de soi qu’on abandonne, en toute poétique, a I’Autre. je
dirai que ce renoncement quand il est étayé de raisons et d'inventions
suffisantes, quand il débouche sur ce langage de partage dont j'ai parlé,
est la pensée méme de l'effleurement, la pensée archipélique par quoi
nous recomposons et partageons les paysages du monde, pensée qui,
contre toutes les pensées de systeme, nous enseigne lincertain, le
menacé, niais aussi la lumineuse intuition poétique, qui fixe si bien ces
objets ot nous avancons désormais. La traduction, art de effleurement
et de 'approche, est bien une pratique de la trace'’. Contre I'absolue
limitation de I'Etre, Part de la traduction concourt 2 amasser étendue
de tous les étants du monde. Tracer dans les langues, c’est tracer dans
I'imprévisible de notre désormais commune condition. (Ibid.)

C’est en ce point, et dans le sillage de notre recherche des parentés
et affinités de la vision de Glissant avec les penseurs précédents de
I'acte de traduire, que 'on pourra aisément concevoir une double
empreinte heideggerienne. D’abord — lien le plus évident — parce
qu’en adossant sa pensée de la traduction a un soubassement
métaphysique et en tout cas ontologique, Glissant en fait un mode
de restauration des « étants », « contre absolue limitation de I'Fitre
» dit-il avec en filigrane, on le devine, toute la dialectique
heideggerienne en la matiére. Mais aussi, parce que dans ce qui
semble étre une sorte de concession a une acception éthique, dans
cette notion de « renoncement » dont procede selon lui la traduction
et qui induit un mouvement vers « ’Autre », peut résonner la
conception d’Heidegger de la traduction, de méme, comme un

13 Fidele a sa logique du ressassement, dans la subtile réécriture qu’il établit de ce texte,
dans « Le cri du monde », premiére section du Traité du Tout-Monde (Poétigune 117, Paris,
Gallimard, 1997, p. 28-29), Glissant précise cette notion de I’ « effleurement » par la figure
de I’ « esquive » associée a la trace : « L’art de traduire nous apprend la notion de 'esquive,
la pratique de la trace qui, contre les pensées de systéme, nous indique lincertain, le
menacé, lesquels convergent et nous renforcent. Oui, la traduction, art de 'approche et de
Peffleurement, est une fréquentation de la trace. »

16



trajet, un itinéraire vers l'autre. Remarquons d’ailleurs I’ « opacité »
volontaire du terme méme de « renoncement » tel qu’il est employé
par Glissant, car on ne sait trop fermement si en 'occurrence, il veut
désigner une perte de la substance du texte, ou le choix d’un
compromis dont procéde tout processus de traduction. A bien le lire
néanmoins, il semble bien qu’il désigne ici cette sorte de compromis,
car il précise :

Je dirai que ce renoncement, quand il est étayé de raisons et d’inventions
suffisantes, quand il débouche sur ce langage de partage dont j’ai parlé, est
la pensée méme de leffleurement, la pensée archipélique par quoi nous
recomposons et partageons les paysages du monde, pensée qui, contre
toutes les pensées de systeme, nous enseigne l'incertain, le menacé, mais
aussi la lumineuse intuition poétique, qui fixe si bien ces objets ou nous
avangons désormais. (Ibid.)

C’est donc par son processus méme, cet « effleurement », que la
traduction s’actualise selon I’écrivain, en une pratique concrete de
cette « pensée archipélique », déjouant toute pensée de systeme c’est-
a-dire tout systématisme dans 'appréhension de I'autre. En tout cas,
en prenant en compte cette idée de compromis, ce renoncement
consenti dans le mouvement vers I’Autre est tres proche de la
conception d’Heidegger, développée en particulier dans La Parole
d’Anaximandre et dans ce texte essentiel nommé dans Acheminement
vers la parole, « D’un entretien de la parole entre un Japonais et un qui
demande »". Ces deux textes fondamentaux dessinent une
acception de tout ce qui releve justement du compromis dans ce
trajet vers lautre, dans la renonciation a une équivalence parfaite.
Pour Heidegger, le compromis de la transposition qu’effectue la
traduction est forcément relatif, et implique un abandon de ses
propres schémas conceptuels, au service d’une rencontre de I'autre
qui est adoption de celui qui, dans sa langue, dit une culture

14 Martin Heidegger, « La Parole d’Anaximandre », in Chemins qui ne ménent nulle part, Paris,
Gallimard, 1962, p. 387-461 ; « D’un entretien de la parole entre un Japonais et un qui
demande », in Acheminement vers la parole, trad. par Francois Fédier, Paris, Gallimard, 1976,
p. 85-140.

17



différente. La notion d’altérité est essentielle dans la pensée du
traduire chez Heidegger, et en cela (lieu qui va méme au-dela de
I’éthique) Glissant, en désignant le renoncement comme modalité
de ce trajet vers 'autre, formule de méme dans sa pensée de la
traduction, la rencontre d’une altérité inaliénable.

De loin en loin, dans le passage précité du texte de 1995, ce sont ces
tracées de créolisation et de Relation que 'on a désignées plus haut,
déclinées sur 'axe des notions connexes dans la pensée de l'auteur
qui lui permettent d’envisager sa nouvelle topographie du traduire.
Cette description est bien de nature prospective, puisqu’elle vise les
devenirs possibles, voire les expérimentations propres a I’exercice.
En ce sens, on pourrait qualifier cette vision comme relevant d’un
pari sur 'avenir des traducteurs et en leur capacité a épouser dans le
champ linguistique ce qu’il nomme I’ « imprévisible » du Tout-
monde. Par conséquent, empreintes soigneusement brouillées et
prospectives largement déployées, pour le dessein aussi dune
poétique nouvelle du concert des langues.

LECTURE ENDOGENE ET EXOGENE :
VERS UNE PRAGMATIQUE DU TRADUIRE,
OU TRACEES D’UNE PROSPECTIVE ?

Dans une large mesure, les perspectives ouvertes par
Edouard Glissant pour avenir des pratiques de traduction gagnent
a ¢tre mises a I’épreuve des travaux de tous ceux qui ont a cceur de
renouveler ce champ dans le sens méme d’une ouverture accrue, sur
la Relation et sur le divers des langues ressenti et vécu dans leur
coprésence. Cette mise a I’épreuve, cette confrontation pragmatique
est méme en soi, 'implication intrinséque d’une vision qui appelle le
renouvellement des pratiques — le geste lui-méme relevant
également d’une proposition herméneutique : pister les contours de
cette conception glissantienne du traduire tout en envisageant les
données de cette ouverture pragmatique, releve d’une double
exigence de décryptage endogene concernant la relecture des

18



principaux textes de Glissant a propos de la traduction, et exogene
quant a cette amorce d’une mise a ’épreuve en quelque sorte, de ses
visées avec quelques exemples des pratiques actuelles. Une double
dimension indispensable, quand on se souvient des responsabilités
considérables que confie Glissant aux traducteurs a venir, a la faveur
du discours prospectif qui est le sien a propos du devenir de la
discipline (on aura I'occasion de s’y pencher plus spécifiquement
plus loin).

En matiere d’examen endogene du propos de Glissant, on
sait combien il est vain de de vouloir forclore les analyses de
Pécrivain sur le modéle de syntheéses sommaires ou pire, de
classifications arbitraires : au-dela de l'enfermement catégoriel
contraire a ses vues, on y obere méme toute intelligibilité d’une
ceuvre qui déjoue en soi Iétroite typologie des genres scripturaux,
mais aussi les arbitraires catalogages de lhistoire littéraire. Pour
éviter un tel écueil, il est en la matiere une sorte de protocole
méthodologique simple a respecter, et qui convient d’ailleurs a
merveille dans le cas qui nous intéresse : surtout pour un écrivain
comme Glissant qui n’a cessé de redéfinir chemin faisant les
schémes a fois intellectuels et esthétiques de son ceuvre, 'approche
de Ihistoire littéraire ne vaut surtout que pour ce qui touche aux
conditions d’émergence d’un parcours et d’une réflexion. En clair,
le fameux « contexte intellectuel » cher aux historiens de la littérature
tient toute sa validité au regard de la phase de construction,
d’édification d’une pensée, en cela méme qu’il permet d’en apprécier
le terreau d’origine, comme une sorte de biotope originel qui sera
sans cesse revu et parfois infléchi, dans le cas d’écrivains qui, comme
Glissant, s’opposent a toute fixité de la pensée. Or, si Glissant n’a
cessé d’évoluer a 'aune notamment du tournant des années quatre-
vingt-dix, il n’est pas excessif, il n’est pas réducteur, il n’est pas
inopérant en somme, de percevoir la premiére partie de sa réflexion
conceptuelle comme ayant trait a la pensée postcoloniale — selon en
tout cas I'appellation générique de ce courant, et indépendamment

19



méme des débats suscités quant a sa validité'"”. De L intention poétique
(1956) au Discours antillais (1981), I'écrivain s’impose d’ailleurs
comme l'une des voix majeures de ce nouveau déploiement des
visions du monde et des ceuvres qui accompagne et impregne les
décolonisations, tout en proposant une relecture de ce qu’a pu
représenter 'ordre colonial dans le fagonnement des mentalités et
des sociétés qui en sont issues. Ou commence, et ou finit la pensée
postcoloniale ? Le débat serait long et certainement passionnant, en
tout cas pour ce qui a trait a Pceuvre de Glissant, il est aisé de
délimiter cette cohérence-la jusquau Discours antillais, qui en
constitue d’ailleurs 'acmé. Je I'ai dit par ailleurs, je le répéte ici : on
s’'interdirait de comprendre quoi que ce soit au foisonnement de
I'examen établi par Le discours antillais si on le considérait comme
une fixité — et ce qui est valable pour toute I'ceuvre de Glissant en
général lest plus encore pour ce qui concerne ce point de
développement de sa pensée : c’est le moment ou il faut repenser
I'ancrage et ou il est urgent de décliner les aspects d’une identité, a
la suite de la négritude et moyennant son dépassement. Mais les
expressions de ce moment sont des étapes, appelées elles-mémes a
étre transcendées par les ramifications ultérieures de 'appréhension
du réel : c’est ainsi qu’il faut comprendre, rappelons-le, le concept
méme d’ « antillanité », qui sera par la suite relativisé et parfois renié
; tel est le prix d’une pensée en mouvement, et telle est la mobilité
par laquelle il convient d’en apprécier les ondoiements, et les
instruments d’analyse. Ne pas y consentir, c’est risquer ni plus ni
moins de lourds contresens. Qualifier Glissant d’écrivain
postcolonial ou d’écrivain de la décolonisation dans un sens non
réducteur est valable pour la premicre ere de sa production
intellectuelle et littéraire, mais 'appellation cesse d’étre valide et
constitue méme un contresens pour tout ce qui s’en suit.

15 Je proposerais ici a propos de cette question une hypothése personnelle,
indépendamment des analyses substantielles qui ont été établies par Celia Britton dans son
indispensable Edouard Glissant and postcolonial theory : strategy of langnages and resistance,
Charlottesville, University Press of Virginia, 1999.

20



Et justement, apprécier I’ « historicité » en quelque manicre, de la
conception glissantienne de la traduction, c’est aussi la saisir dans la
plasticité que doit permettre a son endroit la prise en compte de son
évolution méme dans les analyses de 'écrivain mais donc avant tout,
le constat simple qui suit : a Porigine méme de cette réflexion (et
donc en amont de ce « corpus » de textes ou il s’est clairement
prononcé par la suite 4 propos de la pensée du traduire), Edouard
Glissant considere le rapport entre les langues et partant, les
problématiques inhérentes a la traduction, dans ce moule
postcolonial qui sera par la suite lui-méme dépassé, tout en restant
prégnant. Au sein de la programmation de cette premiére session du
Cycle Traduction de I'Institut du Tout-Monde menée en 2014, 'un
des invités permettait tout particulicrement, a la lumiere de ses
travaux, d’envisager cette émergence dune réflexion alors
pleinement inscrite dans le moment postcolonial, et c’est Kadhim
Jihad Hassan qui, dans La part de ['étranger’®, dresse un historique et
un panorama de cette approche de la traduction. Il y constate, a
lorigine de ce courant, la contestation d’une pratique de la
traduction issue d’une conception hégémonique du rapport entre les
langues, confinant a I’ethnocentrisme :

La traduction est une pratique ou une subjectivité se nourrit d’une autre.
Poussé a ’échelle d’une nation traduisant une autre, cet acte de “nutrition”
peut connaitre différents degrés de symbiose ou, a contrario, d’agressivité
et de mauvaise foi. [...] Poussée a I’extréme, cette agressivité plus ou
moins manifeste tourne a I’agression et se double d’un grand coefficient
d’ethnocentrisme. Ce phénomene atteint son apogée dans les situations de
domination coloniale, oi une culture parvient patrfois a annihiler une autre,
annihilation combinée avec un flagrant refus de traduire dans le sens large
du mot."?

16 Kadhim Jihad Hassan, La part de Iétranger. La traduction de la poésie dans la culture arabe,
Paris, Actes Sud, coll. « La Bibliothéque arabe — Série “Hommes et sociétés” », 2007. Voir
particulierement p. 39 a 55.

17 1bid., p. 40. Kadhim Jihad Hassan analyse par la suite la notion de « glottophagie »
introduite par Louis-Jean Calvet (auteur de Linguistique et colonialisme — petit traité de
glottophagie, Patis, Payot, 1974 5 Pour une écologie des langues du monde, Paris, Plon, 1999) qui a
établi une typologie passionnante et cruciale des différentes modalités d’absorption de
certaines langues par d’autres, jouissant d’une situation d’hégémonie, notamment en vertu

21



De grands noms préfigurent la contestation post-coloniale de cette
conception de la traduction, parmi lesquelles le plus notable, citée
par Hassan, est sans conteste le philologue francais arabisant Louis
Massignon, pour qui « Pour comprendre l'autre, il ne faut pas se
I’annexer, mais devenir son hote ». Plus tard, cette contestation va
s’articuler dans le courant intellectuel et littéraire de la pensée post-
. 9 . b} . 18 .
coloniale, sous 'impulsion notamment d’Edward Said ® :

Multidisciplinaire par nature et par définition, la pensée post-coloniale
recourt a I’histoire, a I'ethnographie, a ’anthropologie, a la linguistique, a
la poétique comparative, a la critique des idéologies, a la psychanalyse et a
la philosophie. A ces travaux participent des écrivains et chercheurs issus
des périphéries, ainsi que des auteurs européens et nord-américains, tous
des révoltés et objecteurs de conscience, dans le sens large et radical de
Pexpression. Parmi les premiers s’imposent les noms du Nigérian Wole
Soyinka, ceux des Antillais Derek Walcott et Edouard Glissant et celui de
I'Indien Salman Rushdie. Parmi les deuxiémes, se distinguent les Francais
Jean Genet, Claude Ollier et J.M.G. Le Clézio, et I'Espagnol Juan
Goytisolo.!

Et dans cette optique, c’est avec justesse que Kadhim Jihad Hassan
piste dans certaines analyses du Discours antillais, ce rattachement a
la pensée post-coloniale de la traduction. A juste titre, car a Iorigine
méme des considérations de Glissant sur la traduction, préexiste
toute la réflexion qui affleure dans Le Discours antillais, a propos de

du colonialisme. Rappelons-nous combien, dans le méme ordre d’idée, Glissant a pu
insister sur la gravité de ce phénomene de la disparition des langues du monde, appelant a
lutter sans cesse : « on ne sauvera aucune langue du monde en laissant périr les autres »,
selon la formule qu’il utilise dans son texte de 1995 (Edouard Glissant, « Traduire : Relire,
relier », 1995, gp. cit) et qu’il a maintes et maintes fois répétées. Ce constat lui fournir
d’ailleurs 'un des motifs cruciaux de la légitime valorisation, a contrario, de la traduction —
ainsi il ajoute, plus loin : « Avec toute langue qui disparait, disparait certes une part de
I'imaginaire humain. Avec toute langue qui est traduite s’enrichit cet imaginaire, de manicre
errante et fixe en méme temps. »

18 Edward Said, I’ Orientalisme — 1.’ Orient créé par 'Occident, trad. de Paméricain par Catherine
Malamoud, Paris, Seuil, 1980, 2005.

19 Kadhim Jihad Hassan, gp. cit., p. 47. L auteur livre dans les pages suivantes une utile
typologie des pensées postcoloniales de la traduction.

22



la domination linguistique du francais dans les Antilles francgaises, et
la relégation du créole au rang de patois (au gré de I'analyse de
I’étonnante diglossie caractéristique de la situation antillaise). On
peut le dire, toute cette réflexion constitue le terreau sur lequel
I’écrivain développe sa pensée relative au rapport entre les langues,
rapport dans lequel il demeurera toujours sensible aux modalités
insidieuses ou avouées de domination. Proner la pluralité et
I'ouverture comme paradigmes des rapports intralinguistiques, cette
attitude a pour base chez Glissant, la dénonciation que I'on peut lire
dans Le Discours antillais, de ’hégémonie de la langue coloniale sur la
langue vernaculaire, et des implications a la fois culturelles, sociales
et psychologiques qui en découlent. Or, cette dénonciation et cette
postulation tout a la fois sont caractéristiques du regard post-
colonial sur le rapport entre les langues, de sorte qu’il est tout a fait
légitime de contextualiser cette articulation dans la pensée de
Glissant, dans le cadre de cette tendance. Ce terreau originel, bel et
bien post-colonial quant a lui, des développements ultérieurs sur la
traduction, indique le considérable périmétre en quelque sorte de
que deviendra cette réflexion, et des enjeux qui s’y jouent dans la
pensée de 'auteur. Voici ce qu’en dit Kadhim Jihad Hassan, parlant
du courant post-colonial des théories de traduction :

Cette pensée prend également la mesure de I’élargissement galopant des
phénomenes de métissage et de mélange, entendus comme nouvelles
formes de création et de communication, qu’il s’agisse d’écritures créoles
stricto sensu, permettant aux écrivains antillais de plier a leur usage régional
et personnel I'anglais et le frangais ou bien de pratiques éclectiques et
métisses, comme celles qui poussent les auteurs maghrébins
francophones a faire du francais un usage différent de celui de
I’Hexagone, y imprimant les traces d’un tout autre imaginaire. Toutes ces
manifestations procédent d’une hybridation assumée et s’intégrent a une
nouvelle culture plurielle et parfois diasporatique ou migrante, a laquelle
Gloria Anzaldia donne le nom de new mestizia culture. Remarquons enfin
que, méme quand il passe par DPécriture littéraire, un tel travail
questionnant et corrosif produit le plus souvent une pensée aigué et
s’accompagne parfois d’une véritable réflexion philosophique menée par
les écrivains eux-mémes. De cet impératif voulant que Iécriture se
double d’une conscience critique, Edouard Glissant donne un stimulant

23



exemple. “Le manque, écrit-il, n’est pas dans la méconnaissance d’une
langue (le frangais), mais dans la non-maitrise d’un langage approprié (en
créole ou en francais). L’intervention autoritaire et prestigieuse de la
langue francaise ne fait que renforcer les processus du manque. La
revendication de ce langage approprié passe donc par une révision
critique de la langue francaise”. (Edouard Glissant, Le Discours antillais,
p. 334) Dans le méme élan de pensée se trouvent précisés les enjeux
éthiques et philosophiques d’une telle critique : “Cette révision, ajoute le
pocte, pourrait participer de ce qu’on appellerait un anti-humanisme,
dans la mesure ou le domesticage par la langue francaise s’exerce a
travers une mécanique de ’humanisme”. (Edouard Glissant, e Disconrs
antillais, méme page)?.

De fait, pour saisir toute 'ampleur de cette réflexion sur le rapport
entre les langues menée par Glissant en amont méme qui irriguera
plus tard ses analyses relatives a la traduction, il faut se référer, au
sein du Livre III du Discours antillais, spécifiquement a tout le
chapitre intitulé « Langues, langage »*'. Or, que dire de ce binéme
méme déployé ici, cette distinction entre langue et langage, qui sera
reprise par la suite dans la conception croisée plus haut a propos de
la traduction, d’'un « langage de relation » palliant la diversité
babélienne des langues « en un point focal », selon les termes mémes
de I’écrivain ? Il semble bien qu’il y ait 1a comme une origine, qui se
confirme donc : on est bien la en présence du point de départ
linguistique de la réflexion qui sera développé en regard des
problématiques de traduction proprement dites. Car la ou, dans les
termes du Discours antillais, 1a dichotomie nomme la plasticité du réel
linguistique (le langage) sous la tension de coexistence des entités
instituées (les langues), la réflexion a venir inhérente a la traduction
reprendra la distinction en filant la valorisation du langage, compris
comme stade d’achévement de la Relation traduisante. C’est en cela,
et dans une cohérence réelle, voire une volonté de dire un paralléle,
que l'un des textes sur la traduction (le plus dense en somme,
reprenant en une version raccourcie la conférence inaugurale des
Onziémes assises de la traduction d’Atles en 1994, « Traduire, relire,

2 Kadhim Jihad Hassan, #bd., p. 54.
21 Edouard Glissant, Le Disconrs antillais, Paris, Seuil, 1981, p. 315 a 358.

24



relier » — Glissant, 1995) est disposé dans la section « Langues et
langages » de UIntroduction a une poétique du Divers en 1996%.

On doit pour autant ¢étre également attentif aux
conséquences exogenes de la Relation traduisante glissantienne,
indépendamment de la délimitation du champ notionnel a la faveur
duquel Técrivain la développe, indépendamment de cette belle
valorisation en elle-méme si stimulante. En clair, il est indispensable
dans une réelle intention critique, d’étre a méme d’évaluer certaines
conséquences des perspectives évoquées par Glissant quant au role
qu’il accorde au traducteur, qu’on y voit un réel ou une relégation,
mais qui est indéniablement une responsabilité singuliere pour la
création de ce « langage inné » comme on I'a vu plus haut. Il faut
étre 2 méme de le faire, il est pleinement légitime de le faire, au
regard de la viabilité méme de ces perspectives et de ce qui en
découle en termes opératoires pour les traducteurs. Car il faut le
constater : si les perspectives allouées a la traduction en tant que
genre dans l'avenir des littératures est en soi enthousiasmant,
Iétendue de la responsabilité qu’en induit I’écrivain quant au
traducteur atteint une certaine « béance ». La-dessus, les termes qu’il
emploie a 'endroit de sa version a lui de cette « tache du traducteur
» sont suffisamment éloquents et ne laissent pas de doute sur le fait
qu’il ne vise aucune méthode, aucun vade mecum a 'adresse de ceux a
qui il incombera de trouver les voies de ce regain du traduire en
Relation :

22 Dans cet ordre d’idée, on peut penser aussi a la légitimation de la traduction comme
manicre de déjouer les relations d’hégémonie entre les langues, selon une partie de
linterprétation donnée au mythe de Babel par Jacques Derrida. Voici la synthese quen
livte Kadhim Jihad Hassan (gp. cit., p. 32) : « Le mythe de la tour de Babel peut ainsi donner
lieu a une double lecture. En cherchant a se faire un nom, a fonder une langue universelle
et une généalogie unique, les Sémites voulaient, selon Detrrida, “mettre a la raison le
monde” [Jacques Derrida, « Des tours de Babel », in Psyché — Inventions de l'antre, ed. Galilée,
Paris, 1987, p. 210]. Cette raison peut signifier aussi bien “une violence coloniale” quune
“transparence pacifique de la communauté humaine” [Ibid., méme page.]. Si, en dispersant
leurs langues, Dieu a rompu la transparence rationnelle, il aura, en méme temps,
interrompu la violence coloniale et 'impérialisme linguistique. Il a destiné les hommes a la
traduction. Traduction devenue “la loi, le devoir et la dette” [Ibid., méme page.]. Mais “de
la dette, ajoute Derrida, on ne peut plus s’acquitter” [Ibzd., méme page.]. »

25



L’errance, c’est pour le poétique, et la fixité, c’est pour la technique du
traducteur. (...) La fonction inventive et créatrice, créatrice de langage
dans la langue, fait, 2 mon avis, que la traduction se multipliera de plus
en plus comme un genre littéraire. C’est aux traducteurs eux-mémes d’en
trouver les repéres fixes et non systématiques. (Glissant, 1995)

Autrement dit, c’est bien aux traducteurs eux-mémes de relever les
immenses ambitions d’une Relation traduisante, sans qu’aucune
consigne, aucune codification a priori, ne viennent borner ou
délimiter leurs procédés. En étant optimiste mais surtout laudateur,
on peut y voir bien sr une liberté singuliere que ne vient amoindrir
la moindre assignation ; en étant plus réaliste, on y décelera le
sentiment d’une potentielle vacuité du point de vue du traducteur
en tant que tel. Non que ce dernier soit condamné a réclamer
quelque recette précongue a propos de ses usages, mais au regard
méme des ambitions de la tres haute conception qui est celle de
Glissant en la mati¢re, on comprend, pour ne pas y fustiger quelque
lacune que ce soit, qu’il s’agit surtout d’une conception de nature
intrinsequement prospective, et non pragmatique. Le souci de
I’écrivain en matiere de traduction est de dessiner a grands traits les
contours d’une praxis de la Relation, et non de forclore les dilemmes
pratiques de tout traducteur. Sur ce point, entretien de Perpignan
de 1994 (publié en 1997) est on ne peut plus clair :

J’ai requ par combien de facteurs dans toutes les langues du monde,
des listes de questions “Comment dire ceci, comment dire cela ?”, et
j’ai uniformément répondu une seule phrase : “Débrouillez-vous ! 7.
Car dans 'immense conflit des harmonies et des deshamonies, des
mesures et des démesures des langages du monde, je crois que la
traduction, de plus en plus, va conquérir un statut nouveau et sera un
des langages du monde. Les traductions seront une des formes
d'engagement et constitueront un genre littéraire en soi et non plus un
outil au service des genres littéraires. Il y aura un enjeu et une aventure
de la traduction. Dans cette perspective, je trouve que toute traduction
doit jouer son jeu et tenter sa chance dans le monde. On n’a pas a
'aider. On n’a pas a fournir de renseignement : le traducteur doit se
débrouiller. (Glissant, 1997, p. 108)

26



Edouard Glissant dit 1a le peu de gott qu'il ressentait a seconder les
traducteurs de son ceuvre : on peut le comprendre, et il s’agit la d’une
disposition personnelle. On doit aussi prendre en compte ici une
réelle volonté de ne pas « diriger » ou influencer en quelque maniere
ses traducteurs. Certes™. Cependant, il en infére un blanc-seing a
toute traduction, respectueuse ou non du sens littéral :

Quand j’ai eu le prix Renaudot, une traduction de La Lézarde a paru a
New-York six jours apres la remise du prix. En six jours une dame
avait traduit. Et je me souviens que mon éditeur a contesté et a voulu
arréter la traduction. Je m’y suis opposé. Bien des années apres,
Michaél Dash qui est un auteur jamaicain a fait une traduction de La
Lézarde qui a été aussi publiée a New-York. Autrement dit je pense que
ces erreurs sont nécessaires et que I'écrivain n’a pas a s’occuper des
traductions de [s]es ceuvres dans le monde, d’autant plus qu’il n’y a
aucun moyen de contrdle. J’ai été traduit en roumain, en tcheque, en
russe, en polonais et je n’ai aucun moyen de contrdler la traduction.
Alors pourquoi irai-je contréler en anglais, en italien ou en espagnol ?
11 faut laisser la chose suivre son cours, et méme s’il y a des erreurs,
des contresens, des non-sens. L’enjeu n’est pas la. L’enjeu est un
systéme de relation entre deux ou plusieurs langues produisant une
résultante inédite qui est le langage de la traduction, qui n’appartient ni
a la premiere ni a la seconde langue et qui entre dans ce tissu tramé des
relations et des fulgurances entre les langues du monde. C’est pour cela
que je crois que la traduction deviendra un art tout a fait autonome. Et
le traducteur sera de plus en plus un créateur de langage au méme titre
que le poéte ou le romancier. (Ibid.)

23 Ceci étant dit, cette proclamation est a considérer avec circonspection, car si Glissant n’a
effectivement pas secondé ses traducteurs au point ou par exemple 'un de ses poctes
favoris, Saint-John Perse, a pu le faire, il ne leur a pas cependant toujours répondu ce
laconique « Débrouillez-vous ». Les renseignements qu’il a pu livrer a son traducteur
américain Jeff Humpbhries (pour I’édition de ses poémes complets en anglais : The Collected
Poems of Edonard Glissant, trad. Jeff Humphries / Melissa Manolas, University of Minnesota
Press, 2005) viennent quelque peu contredire cette affirmation, comme en attestent les
renseignements (d’ordre généraux néanmoins, concernant la plupart du temps des termes
créoles ou de lieux spécifiques) qui apparaissent sur les feuillets manuscrits libres non datés,
adressés 4 Jeff Humphries probablement en 2000, dans le fonds Edouard Glissant de la
BnF.

27



On le voit, poussé a son extréme (surtout sous la forme du libre
entretien dont il question dans ce texte des Actes de Perpignan),
Glissant parvient a opérer dans son raisonnement comme un point
de rupture, et il faut ici étre 2 méme de 'observer objectivement.
Car on voit mal dans quelle mesure le « systéme de relation entre
deux ou plusieurs langues produisant une résultante inédite » auquel
postule sa vision de la traduction pourrait étre atteint moyennant
une mise au second plan, en somme, de tout souci de rectitude par
rapport a 'objet traduit — Pceuvre littéraire en Poccurrence —, sauf a
lui attribuer une complete « autonomie » en effet, et un détachement
absolu d’avec la source. En somme, en déplacant '« enjeu » de la
traduction, de toute considération pour la restitution du sens (de la
fidélité, on y revient), vers la sphere de ce pur et sacro-saint« systeme
de relation », le propos développé ici introduit une option
d’autonomisation assumée, au risque de toutes les « erreurs », de
tous les « contresens » et les « non-sens ». Alors apres tout, qu’en
est-il réellement de cette version extréme, de ce gauchissement
d’une conception émise ans plus d’ouverture au sein des autres
textes du corpus, surtout les textes rédigés par ’écrivain lui-méme ?
Sagit-il d’une volontaire désinvolture ? On doit s’interdire de le
penser a lendroit d’Edouard Glissant. I’hypothése plus
vraisemblable de ce qui se joue dans le fil de cette exacerbation-la
(pout peu que I'on ait quelque souct de la source, je le précise), je le
crois, est celle d’une certaine conformité du raisonnement tenu dans
cet entretien, avec une acception d’inspiration clairement
benjaminienne.  C’est, rappelons-le, dans la  modernité
traductologique introduite par Walter Benjamin, que s’est opérée le
basculement que 'on sait, en vertu duquel 'autonomisation radicale
de la traduction, en un vertige cibliste poussé a son terme, rend
caduque jusqu’a la moindre préoccupation de transmission, jusqu’au
moindre souci de I'auteur et encore moins, du lecteur. Je ne crois
pas pour la part, sauf au prix de ce gauchissement favorisé par la
forme de Pentretien libre, que Glissant avait en ce qui le concerne,
réellement arrimé son idée du traduire, a cet extréme-la. Je ne le crois
pas, en raison méme de ce que sous-tend la notion méme de

28



Relation, en laquelle demeurent vive une tension vers la rencontre
et une tentative de compréhension, sinon de coprésence. Comment
concilier dés lots cette tension et cette tentative si tout contresens
est admis au nom d’une indépendance fondamentale de la
traduction en tant que genre ? Il faut craindre ici une aporie quelque
peu funeste, seule condition de cette sacralisation du traducteur
hissé au méme rang de créateur que le pocte et le romancier. Car
qu’on se souvienne aussi que, dans le sillage d’'une conception post-
benjaminienne, une telle sacralisation a tenu lieu de légitimation «
priori (en ce sens, il s’agit bien d’une pensée de systeéme), qui a pu
permettre les errements les plus douteux™.

A dire vrai, il faut voir aussi dans ce moment de possible surenchere,
'effet induit de la nature méme de cette pensée du traduire qui est
celle de Glissant comme je I’ai dit plus haut, et qui est donc d’étre
une prospective et non une pragmatique. C’est peut-étre la son point
aveugle, voire son point de fuite. En tout cas, le texte le plus dense
du corpus, celui des Assises d’Arles (Glissant, 1995) laisse entrevoir
une toute autre option, méme si ses contours demeurent dans une
large mesure imprécis. Mais ce qui y est dit clairement confirme que
la pragmatique traductive n’est pas 'objet de sa réflexion. Il congoit
cette pragmatique comme une « fixité » dont il laisse la
préoccupation aux seuls traducteurs, en tant que technique — ce qui
differe déja d’un blanc-seing pour les traductions fautives.
Confirmant cette dichotomie entre pensée de la Relation traduisante
et techniques de traduction, Glissant précise encore en 2010, dans
son entretien avec Luigia Pattano :

Moi, je ne peux pas donner de regles de traduction. Si je donne des
regles de traduction c'est des regles d'équivalence, ce n'est pas de regles
d'imaginaire, ¢a c'est évident. Moi, je ne peux pas me mettre a la place
d'un traducteur. Je peux étre par contre un traducteut, si je suis en face
d'un texte dans une autre langue que celle que je patle et a mon tour

24 Je ne peux m’empécher de penser ici a la si salutaire démystification opérée par
Kadhim Jihad Hassan (gp. «i2.) a endroit des aberrations proprement renversantes
des traductions de Saint-John Perse effectuées par le pocte Adonis, lui-méme
s’étant prévalu d’une légitimité a priori de poete traducteut.

29



devenir traducteur pout avoir l'imaginaire de cette relation nouvelle.
Mais je ne peux pas donner de régles. Si je donne des regles de relation
dans la traduction c'est qu'il n'y a rien de valable dans la traduction.
Clest que la traduction est une mécanique et pour moi la traduction
n'est pas une mécanique. (Glissant, 2010)

Au gré de cette relégation aux traducteurs de la question donnée
pour subalterne des « regles », Glissant voue ce domaine a la seule
recherche de Iéquivalence, et méme si on peut penser qu’il va vite
en besogne en occurrence, il faut encore percevoir la Iillustration
que ce champ ne l'intéresse pas. L’écrivain demeure en ce sens dans
I'optique etle chantier d’une pensée purement spéculative et comme
on I'a dit, de type résolument prospectif, ce qui désigne aussi la
labilité des options ouvertes par lui. Une pensée en somme dont
doivent se saisir les traducteurs eux-mémes, s’ils ont le souci de
suppléer a une réelle absence revendiquée de préoccupation
pratique.

koksk

Quoi qu’il en soit, une mise en regard des theses de Glissant
sur la traduction, avec les itinéraires théoriques des pensées
inhérentes au champ dans la longue durée, permet de les percevoir
non pas ex #nibilo, mais bien dans un continuum qui ne réduit en rien
son originalité, mais permet au contraire d’en connaitre les parentés
et tres certainement, la genese.

La réflexion d’Edouard Glissant en matiére de traduction ne
fixe aucune injonction, elle ouvre des perspectives amples fondées
sur une pensée de la mise en contact des langues, pensée qui lui
préexiste mais qu’elle contribue a reformuler pour notre temps : la
Relation que nous appelons « traduisante » permet de décliner la
traduction en de nouveaux accents, ceux du Tout-Monde, et c’est
bien 1a un mod¢le qu’il peut étre loisibles aux traducteurs tout
comme aux théoriciens, d’explorer dans les années qui viennent, en
maronnant dans les imaginaires babéliens qui nous attendent et
nous obligent.

30



Loic CERY
Institut du Tout-Monde
Paris

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

BENJAMIN, Walter, (Exvres (3 tomes), trad. de I'allemand par
Maurice de Gandillac, Rainer Rochlitz et Pierre Rusch, Paris,
Gallimard, « Folio / Essais », 2000.

BERMAN, Antoine, [a traduction et la lettre on ['anberge du lointain,
Paris, Seuil, 1999.

BERMAN, Antoine, 1.'dge de la traduction. « La tiche du traductenr » de
Walter Benjamin, un commentaire, Presses universitaires de Vincennes,
2008 (texte posthume de son séminaire sur Benjamin au College
international de philosophie).

BERNABE, Jean, Fondal-Natal. Grammaire basilectale approchée des créoles
guadelonpéen et martinignais, Paris, L'Harmattan, 1976, 3 vol.
BERNABE, Jean, Précis de syntaxe créole, Ibis Rouge Editions, 2003.
CERY, Loic (dit.), Saint-John Perse et ['écho des langues. Poésie et
traduction, La nonvelle anabase. Revue d'études persiennes, N° 5, Patis,
L'Harmattan, 2009.

CICERON, Du meillenr genre d'oratenrs, texte établi et traduit par H.
Bornecque, Paris, Les Belles-Lettres, 1921.

DE LAUNAY, Marc, Qu'est-ce que traduire 2, Paris, Vrin, coll. «
Chemins philosophiques », 2000.

DELPECH, Catherine / RGLLENS, Maurice (dit.), Société et littérature
antillaises aujourd'hui, Actes de la rencontre de novembre 1994 a
Perpignan, Cahiers de I'Université de Perpignan, N° 25, Presses
universitaires de Perpignan, 1997.

DU BELLAY, Joachim, La Deffence, et illustration de la langue francoyse,
1549, éd. Francis Goyet et Olivier Millet, Paris, Champion, 2003
GLISSANT, Edouard, Le Discours antillais, Patis, Seuil, 1981.

31



GLISSANT, FEdouard, « Traduire : Relire, Relier. Conférence
inaugurale», Onziémes assises de la traduction (Arles 1994), Paris,
Actes Sud, 1995.

GLISSANT, Edouatd, intervention dans « Les Nouvelles données de
Iécriture », Société et littérature antillaise aujourd’hui. Actes de la
rencontre de novembre 1994 a Perpignan, Cahiers de I'Université
de Perpignan, 1997, N°25, p. 109-110.

GLISSANT, Edouard, « Le cti du monde », i Traité du Tout-Monde,
Poctigue 117, Paris, Gallimard, 1997, p. 28-29.

GLISSANT, Edouard, « Traduction, Relation », La Cobée du Lamentin,
Poétique V, Gallimard, Paris, 2005, p. 143-144

GLISSANT, Edouard, « Traduire la relation des langues » : entretien
avec Edouard Glissant par Luigia Pattano, publié sur la revue en
ligne italienne Trickster, et dans « Mondes francophones »
(mondesfrancophones.com), revue en ligne fondée et dirigée par
Alexandre Leupin, 2010.

GLISSANT, Edouard, I'imaginaire des langues. Entretiens avec Lise
Gauvin (1991-2009), Paris, Gallimard, 2010.

JIHAD HASSAN, Khadim, La part de I'étranger. La traduction de la poésie
LADMIRAL, Jean-René, Traduire : théorémes pour la traduction, Patis,
Gallimard, 1994.

LANG, George, « Translation from, to and within the Atlantic
Creoles ». TTR Vol. XIII, n° 2, 2000.

LEDERER, Marianne, Ftudes traductologigues, Paris, Minard Lettres
Modernes, Paris 1990.

OLLIER, Nicole (dit.), Traduire la Caraibe, antour d'Olive Senior, Pessac,
Presses universitaires de Bordeaux, 2016.

OSEKI-DEPRE, Inés, Théories et pratiques de la traduction littéraire, Patis,
Armand Collin, coll. « U », 1999

OSEKI-DEPRE, Inés, De Walter Benjamin a nos jours... (Essais de
traductologie), Paris, Honoré Champion, 2007.

STEINER, George, Apres Babel. Une poétique du dire et de la traduction,
1975, Paris, Albin Michel, 1978, 1998

STEINER, George, Grammaires de la création, Paris, Gallimard, 2001.

32



STEINER, George, Réelles présences. Les arts du sens, Paris, Gallimard,
1994.

SUCHET, Mytiam, Outils pour une traduction postocoloniale. Littératures
hétérolingues, Editions des arhives contemporaines, Centre d'études
poétiques ENS-LSH.

SUCHET, Myriam, L'imaginaire hétérolingue. Ce que nous apprennent les
texctes d la croisée des langnes, Patis, Editions Classiques Garnier, coll. «
Perspectives comparatistes », 2014

33



