
1 
 

La traductologie au risque de la 
créolisation. Approche de la Relation 

traduisante d’Édouard Glissant 
 

Loïc Céry 

Dir. CIEEG (Centre international d’études  

Édouard Glissant) de l’Institut du Tout-Monde 
 

 

NOTE LIMINAIRE : Cette étude est issue initialement du 

premier Congrès mondial de traductologie, « La traductologie : 

une discipline autonome » (10-14 avril 2017, Université Paris-

Nanterre) et publiée au sein des actes du congrès (Culture et 

traduction. Au-delà des mots, sous la direction de Marianne 

Lederer et Madeleine Stratford, Paris, Classiques Garnier, coll. 

« Translatio », 2020, p. 99-110). Le texte présenté ici en 

constitue la version augmentée à partir des compléments 

disposés au sein du MOOC partenaire du congrès, « Parcours 

de traductologie » produit par l’Institut du Tout-Monde. (url : 

https://tout-monde.com/mooctrad.s1.a2.module3.html) 

 

     

 

https://tout-monde.com/mooctrad.s1.a2.module3.html


2 
 

RÉSUMÉ – Le regard traductologique d’Édouard Glissant est 
susceptible de revigorer les pratiques mais également l’étendue 
de la réflexion théorique. Telle qu’il la conçoit la traduction active 
la créolisation mais aussi une praxis de la relation qui est au cœur 
même de sa pensée et de sa vision du monde. À la faveur de cette 
fonction d’une mise en pratique du paradigme relationnel au  
regard des textes et des langues, cette conception relève donc 
d’un dépassement des modèles édictés par la théorie. 

 
__________________________________________ 

 
 

        C’est certainement la notion du jalon, comprise autant sur le 
mode du point de repère que de celui d’un arpentage patient, qui 
peut aujourd’hui relever le plus sûrement le pari hardi entre tous, 
d’un renouvellement potentiel des schèmes de la traductologie à la 
lumière des avancées et des propositions émanant du courant de la 
traduction culturelle. D’autres jalons – j’en porterais ici comme le 
manifeste – pourront être avancés en regard de certaines apories de 
la traductologie, en pointant les perspectives passablement 
novatrices pour le moins, qui furent celles d’Édouard Glissant à 
propos d’une certaine conception de la traduction. Aussi, 
l’hypothèse de départ de la présente étude, s’appuie sur une 
conviction : comme c’est le cas pour bien des aspects de sa pensée, 
ce regard « traductologique » que Glissant a eu l’occasion d’esquisser 
dans ses écrits, conception encore mal connue et qui demeure aussi 
à expliciter dans ses implications ultimes, est susceptible sinon de 
résoudre, en tout cas de dépasser bien des impasses dans lesquelles 
semble s’être enferrée depuis bien des années une certaine acception 
de la théorie littéraire, et en l’espèce celle qui s’attachée à l’acte de 
traduire. Les novations de la conception glissantienne, son 
éloignement par rapport aux raideurs catégorielles de ce champ, 
sont en quelque façon de nature à revigorer non seulement les 
pratiques mais également les contours et l’étendue même de la 
réflexion théorique inhérente à la traduction telle qu’elle peut se 



3 
 

déployer à l’avenir, considérée selon toutes les potentialités 
d’ouverture promises par le courant de la traductologie culturelle. 
Et tant pis si l’esquisse de ces contours ne nous apparaît pas encore 
dans toute sa clarté : la fréquentation de Glissant nous a appris 
depuis longtemps à scruter « les profonds » au détriment des reliefs 
trompeurs, à interroger les opacités porteuses de sens, plutôt que les 
clartés apparentes. Nous devons cheminer en l’occurrence, dans le 
sens d’un champ d’investigation particulièrement fécond de la 
Relation telle qu’elle nous est décrite par Glissant, de sorte que la 
traduction telle qu’il la conçoit pourrait déjà se définir comme une 
praxis de cet idéal de Relation qui est comme on le sait au cœur 
même de sa pensée et de sa vision du monde (c’est ce qui aura 
motivé l’adoption, pour la présente étude, du néologisme de Relation 
traduisante, qui dit bien ce qui fait l’enjeu éminemment relationnel 
des idées de Glissant concernant la traduction). À la faveur de cette 
fonction d’une mise en pratique du paradigme relationnel au regard 
des textes et des langues, cette conception relève donc d’un 
dépassement des modèles édictés par la théorie, dépassement dont 
il convient justement de définir la nature. Dans sa capacité à déjouer 
les contradictions et les fixités théoriques, notre hypothèse de départ 
reconnaît donc dans le positionnement d’Édouard Glissant au sujet 
des problématiques de traduction, une plasticité exemplaire par 
rapport à la théorie elle-même.  

En nous permettant de réévaluer les instruments d’analyse 
forgés par la traductologie elle-même, en reformulant les termes des 
vieux débats de la traduction usés jusqu’à l’envi et sclérosant leurs 
propres enjeux, le regard de Glissant dans ce domaine, regard neuf 
et peu soucieux des sophistications artificielles, relève en somme de 
cette liberté propre aux réflexions inhérentes aux potentialités de 
l’interculturalité langagière que constitue la traduction de la culture.  
Une méthode spécifique présidera à l’approche synthétique 
proposée ici des conceptions traductologiques d’Édouard Glissant, 
approche qui sera l’objet de la présente étude, qu’il faudra 
nécessairement lier à deux compléments qui pourraient en 



4 
 

constituer respectivement le préalable et le prolongement1. Il s’agit 
en l’occurrence de suggérer combien tout au long du corpus de 
textes considéré2, Glissant se place hors des approches 
traditionnelles que proposent les grandes pensées du traduire, tout 
en instaurant avec elles un dialogue dense et fécond, dialogue qu’il 
s’agit de saisir selon une lecture de type philologique. On tentera 
ainsi de montrer que sans les citer, Glissant développe ses 
conceptions dans un rapport continuel avec les grandes théories de 
la traduction.  
 

LES ITEMS D’UN CORPUS : LA TRADUCTION  
CREOLISEE ET RELATIONNELLE 

 
       Ce qui unifie très certainement les textes retenus dans ce 
corpus, est que Glissant y appelle constamment à un nouveau type 
de déploiement du rapport entre les langues par le truchement 
même de la traduction qui en tant que telle permet de pister selon 
lui « le rapport qu’entretiennent toutes les langues du monde, 
dominantes ou menacées, généralisées ou enfermées dans leur seule 
aire de distribution, orale ou écrite, entre elles.3 » 
 

 
1 En tant que telle, la présente étude représente l’achèvement de mon introduction à la 
première session du Cycle Traduction fondé en 2014 à l’Institut du Tout-Monde par 
Catherine Delpech-Hellsten et moi-même.  
2 Il s’agit essentiellement du corpus qui avait été établi par Catherine Delpech-Hellsten 
pour les besoins du Cycle Traduction de l’ITM, références détaillées en bibliographie, et 
qu’on pourra consulter aisément dans leur intégralité sur le MOOC « Parcours de 
traductologie », à la page précitée (url  :  
https://tout-monde.com/mooctrad.s1.a2.module3.html).  
À ce corpus principal présenté dans le premier complément, il convient d’ajouter des textes 
où, selon la pratique hautement signifiante du « ressassement » à laquelle recourt 
fréquemment Glissant (et qui se différencie dans son optique, de la simple répétition stérile, 
se réclamant plutôt de la logique d’accumulation rhétorique caractéristique du conteur 
créole), les mêmes idées sont sujettes à certaines reformulations. On en fera état çà et là, 
plus loin dans l’étude. 
3 Édouard Glissant, « Traduire : Relire, Relier. » Conférence inaugurale des Onzièmes 
assises de la traduction (Arles 1994), Paris, Actes Sud, 1995. 



5 
 

 Le premier texte du corpus comprend déjà en son sein les 
principales orientations de cette pensée glissantienne du traduire, à 
tel point qu’on peut y voir le noyau central de développements repris 
ultérieurement. Tout d’abord, en une formule qui sera souvent 
utilisée dans ses écrits, l’écrivain martiniquais lie substantiellement 
la traduction à l’imaginaire plurilingue et multilingue :  
 

Nous n’écrivons plus aujourd’hui de manière monolingue, mais au 
contraire en présence de toutes les langues du monde. […] Ce que le 
processus de traduction évoque ainsi, c’est le chatoiement du 
multilinguisme, qui n’est pas la simple connaissance de deux ou plusieurs 
langues, mais le renforcement en chacun de l’imaginaire des langues.4 

 
Il y précise par ailleurs que cet imaginaire multilingue induit la 
distinction (fondamentale chez lui, on y reviendra plus loin) entre 
langues et langage, prenant exemple sur ce point, sur la pratique d’un 
commun « langage » culturel dans les Amériques et la Caraïbes, au-
delà de la diversité linguistique qui caractérise le kaléidoscope 
civilisationnel caribéen :   
 

Un langage, c’est la manifestation de notre rapport à la langue, de notre 
attitude par rapport aux mots, de confiance ou de réserve, de production 
ou de silence, d’ouverture au monde ou de solitude, d’abandon aux 
techniques de l’oralité ou de resserrement autour des exigences séculaires 
de l’écriture, ou de symbiose autour de ces deux dimensions. 
Un langage est ainsi apparu, tramant à travers les langues, dans l’univers 
de la Caraïbe d’où je suis, peut-être de l’Amérique du Sud. 
Alejo Carpentier me disait quelque temps avant sa mort : « Nous autres 
Caribéens, tu as raison de le souligner, nous écrivons en trois ou quatre 
langues différentes, mais nous avons le même langage. » (Ibid.) 

 

Il précise encore, dans ce texte fondateur, que la traduction doit être 
conçue comme art de la rencontre d’un « point focal » entre les 
langues, permettant de réaliser la créolisation dans le domaine 
linguistique. Dans ce processus, c’est peut-être la seule place 
qu’accorde Glissant à l’ « hybridation » en tant que telle, à travers la 

 
4 Ibid.  



6 
 

notion de « métissage culturel ». Néanmoins, dans la pensée 
glissantienne, l’hybridation et le métissage ne comptent pas tant que 
le mouvement continuel de la créolisation qui seul (au-delà de 
l’hybride), permet à la Relation de s’établir. C’est sur la nature 
essentielle de ce processus que le texte de 1995 est crucial (en des 
points qui seront réexaminés plus loin dans un second temps). Dans 
le passage de la source à la cible, le processus de créolisation mis en 
avant par Glissant, permet à la traduction de procéder de ce 
« langage de Relation » qui débouche sur une création autonome, 
faisant par-là même de la traduction l’ « une des espèces les plus 
importantes » de la « pensée archipélique » (opposée aux « pensées 
de système » sclérosées).  Enfin (à titre purement provisoire, et dans 
le prolongement de ce panorama thématique), ce texte énonce que 
« La traduction est fugue, c’est-à-dire si bellement, renoncement » 
(désignations elles-mêmes hautement signifiantes à propos de la 
question d’une éthique du traduire – voir seconde partie), 
permettant par la Relation, de « relire et relier ». Et ce, avant de 
conclure dans un registre métaphysique, voyant dans l’acte de 
traduire le choix des « étants » au détriment de l’Être : « Contre 
l’absolue limitation de l’Être, l’art de la traduction consiste à amasser 
l’étendue de tous les étants du monde. » (Ibid.) 
 
 Second texte, toujours de 1994, extrait de la section « Les 
nouvelles données de l’écriture », dans Société et littérature antillaises 
aujourd’hui – Actes de la Rencontre de novembre 1994 à Perpignan5. 
Édouard Glissant y reprend (dans une longue intervention de ce qui 
constitue en fait la part d’une discussion menée avec Ernest Pépin, 
Patrick Chamoiseau, Ralph Ludwig er Maurice Rœlens) l’idée de la 
traduction comme art de création autonome, à travers cette 
injonction lancée aux traducteurs, quant aux choix qu’ils doivent 
nécessairement opérée : « Débrouillez-vous ! », précisant en effet 

 
5 « Les nouvelles données de l’écriture », dans Société et littérature antillaises aujourd’hui – Actes 
de la Rencontre de novembre 1994 à Perpignan, Cahiers de l’Université de Perpignan N° 25, 
1997, p. 108 à 110. 



7 
 

que « le traducteur doit se débrouiller », justement en tant que 
créateur autonome devant tracer sa propre voie. 
Cette « création d’un nouveau langage » dont procède la traduction 
est encore caractérisée par Glissant comme « langage inné », idée 
fondamentale dont on verra les tenants théoriques :  
 

En fait toute traduction est un nouveau langage. Elle ne transfère pas 
d'une langue dans son unicité à une autre langue dans son unicité ; elle crée 
une résultante entre les deux langues qui est absolument inédite, qui 
échappe à la première langue, qui échappe à la langue d'arrivée aussi. Une 
traduction ne participe pas de l'atavisme d'une langue ; une traduction 
introduit une rupture dans une langue, je parle de la langue d'arrivée. Par 
conséquent, on est là à l'intérieur de deux langages, de deux langues. On 
est en présence de la création d'un langage inné.6 

 
Cette autonomisation maximale du champ de la traduction permet 
encore à Glissant de dire qu’à ses yeux, le traducteur est « créateur 
de langage au même titre que le poète ou le romancier » (Ibid., p. 
110). 
 
 Troisième et court texte, « Traduction, Relation », dans 
l’essai de 2005, La Cohée du Lamentin7. Il y précise que la traduction 
relève de la « multirelation » entre les langues, dans le rhizome des 
imaginaires multilingues (reformulation et extension en somme de 
cette idée relationnelle capitale, exprimée dès le textes d’Arles, 
1995). Dans ce mouvement réaffirmé qui consacre la prééminence 
de la Relation, les notions d’ « hybridation » et de « métissage » se 
retrouvent transmuées par le caractère créatif dont relève la 
traduction, génératrice de « sens nouveaux » et de la fécondation des 
pensées du monde. C’est dire si ici, Glissant considère bien dans 
l’acte de traduire, la mise en application par excellence de ces 
« principes de créolisation » et de la « mondialité », envers positif du 
mouvement de mondialisation :  
 

 
6 Ibid., p. 109 
7 Édouard Glissant, La Cohée du Lamentin, Poétique V, Paris, Gallimard, 2005, p. 143 à 145. 



8 
 

Les transferts progressivement conquis entre ces totalités (de langues, de 
cultures, d'usages) ont permis de transmuter les notions de métissage ou 
d'hybridation en principes de créolisation, laquelle ajoute au métissage et 
à l'hybride autant de résultantes imprévisibles. Par l'effet des flux de 
traduction (parmi d'autres transferts agissants) les lieux du monde se 
révèlent à nous, ils deviennent des lieux-communs, lesquels ne se figent 
pas en réceptacles, mais s'ouvrent en creusets bouillonnants porteurs de 
sens nouveaux, où à chaque fois une pensée du monde se rencontre, et 
prolonge et féconde une pensée du monde.  
Le contrepoint actif de la mondialisation n'est pas la particularisation 
sourde ni le renfermement sur soi, mais la mondialité, ou sens, ou 
poétique, de la diversité solidaire. L'art de la traduction en est un des 
établis.8 

 
 Le dernier texte du corpus considéré est un entretien 
accordé par Édouard Glissant à Luigia Pattano en 2010 sous le titre 
de « Traduire la relation des langues »9. Un entretien très dense au 
gré duquel l’écrivain réexpose les principaux repères de sa pensée de 
la traduction (développant tout particulièrement les notions 
d’équivalence, de renoncement et d’opacité), et précise encore ce 
que pourraient être selon lui les modalités de cette Relation 
traduisante. Tout au long de cet entretien dont il sera question 
spécifiquement plus loin, on sent bien que l’interlocutrice tente de 
lier les conceptions glissantiennes aux traditions traductologiques 
établies (Benjamin, Ricœur, Berman…), alors même que Glissant 
résiste à ce rapprochement, voulant situer son approche dans un 
dépassement résolu. 
 

TRACES TRADUCTOLOGIQUES 
D’UNE PENSEE RELATIONNELLE 

 
 Comme le soulignait Catherine Delpech-Hellsten à propos 
de l’amorce même du premier texte considéré, quand Glissant 

 
8 Ibid., p. 144. 
9 Édouard Glissant, « Traduire la relation des langues », entretien avec Luigia Pattano, 
Revue Trckster (revue italienne en ligne) et Mondes francophones (mondesfrancophones.com, 
revue en ligne dirigée par Alexandre Leupin), 2010. 



9 
 

commence son propos ainsi : « Ne souriez pas si je vous dis que je 
suis pris de quelque mal-être, en ce moment où l’écrivain que je suis 
ose prendre la parole pour délirer un peu pour délirer un peu sur la 
traduction […] » (Glissant 1994), il convient d’être attentif jusqu’à 
l’étymologie même du terme de « délirer » choisi par l’écrivain :  
 

[…] nous savons à quel point, s’agissant des poètes et a fortiori 
d’Édouard Glissant, chaque mot doit être pesé. Aussi, il nous semble 
que c’est d’abord à la considération du sens plein, premier, 
étymologique, qu’il faut peut-être ici entendre dans sa bouche le verbe « 
délirer » : au sens de délirare, “sortir du sillon ”. Quand Édouard Glissant 
nous annonce qu’il va « délirer sur la traduction », c’est sa manière de 
nous avertir qu’il va sortir des approches conventionnelles, 
traditionnelles, et des théories habituelles consacrées à cette délicate 

question […]10 

 
« Sortir du sillon » en somme, doit être entendu ici en effet comme 
l’affirmation de cette volonté de prendre ses distances avec les 
normes théoriques pratiquées et éprouvées dans le champ de la 
traductologie considérée comme un tout pour mieux, en les 
dépassant, proposer une nouvelle vision de ce rapport entre les 
langues dont relève la traduction. Et certes, cela s’entend bien ainsi 
dans la perspective de l’écrivain telle qu’elle apparaît dans ses 
différents textes, à ceci près que prenant acte de cette volonté de 
distanciation, on doit avant tout accompagner ce constat d’une 
considération connexe fondamentale concernant le rapport de 
Glissant aux traditions établies dans un champ de connaissance 
donné. Il faut en ce sens se rappeler d’abord que comme toujours si 
sa pensée est édifiée sur un profond dialogue avec certains modèles 
de références, il ne fait jamais état à proprement parler de ces 
modèles en question. C’est peut-être ce qui rend leur mise en relief 
d’autant plus crucial, permettant de pister non seulement la fabrique 

 
10 Cf. Catherine Delpech-Hellsten, « Traduire par la porte kadotée », contribution à la 
séance inaugurale du Cycle Traduction de l’ITM, 2014 (texte mis en ligne sur le site de 
l’ITM, rubrique du Cycle Traduction, session 2014). 



10 
 

de la pensée comme il se doit, mais encore de comprendre comment 
ces modèles sont envisagés dans un rapport d’élargissement.  
Il serait difficile de ne pas voir dans la pensée de Glissant relative à 
la traduction, telle qu’il l’a en tout cas esquissée dans les quelques 
textes qu’il y a consacré, une réelle porosité avec quelques outils 
conceptuels hérités des grands penseurs antérieurs de la question. À 
vrai dire, il n’est réellement de pensée du traduire (ou de pensée tout 
court d’ailleurs) qui ne s’élabore dans le sillage et au contact d’une 
histoire qui l’a précédée et sans aucunement y voir un héritage au 
sens d’une continuité obligée (car il faut demeurer capable de penser 
les ruptures), il faut être à même de faire apparaître ces généalogies 
fécondantes, fussent-elles soigneusement dissimulées comme dans 
le cas qui nous intéresse, pour décrire le vrai espace d’une novation. 
Glissant veut « dépasser » les écoles de pensée en matière de 
traduction et il faut être en mesure de l’évaluer au regard des textes 
précédemment évoqués, tout en examinant les propositions 
théoriques qui en découlent au regard même de ce rapport 
d’inspiration et cette volonté de construire un nouveau modèle 
traductologique. Pour être à même de délimiter cette volonté de 
dépassement, il me semble indispensable de confronter la vision de 
Glissant, aux quelques voies de la traductologie qui, comme en un 
soubassement, ont contribué à en façonner les contours, soit par 
inspiration, soit justement par ce clair dessein de distanciation, les 
deux voies fondant en somme un creuset. En quelque sorte il 
convient de lire les « généalogies » (au sens nietzschéen du terme) 
du regard que porte Glissant sur la traduction. Au sens large, cette 
appréhension peut s’apparenter à une lecture philologique de la 
pensée glissantienne, en tout cas à une recherche des « traces » qui y 
affleurent, pour emprunter à sa phraséologie, lecture qui est 
susceptible de faire apparaître les legs, les continuités, les ruptures 
et en somme, la nature propre des apports.  
 

On est frappé, à la lecture de ces textes, de constater à quel 
point Édouard Glissant s’écarte de visions qui émanent de certaines 
propositions de la traductologie, alors même qu’on pourrait 



11 
 

s’attendre au contraire à une proximité sur certains points – et à ce 
titre, l’entretien qu’il donne à Luigia Pattano11 est très révélateur 
puisque sur le mode si éloquent du dialogue, non par simple goût de 
l’esquive comme on pourrait le croire, mais parce qu’il tente lui-
même d’y exprimer des contours qu’il n’est pas aisé pour son 
interlocutrice de cerner, en dehors de références connues. Il en va 
ainsi de la dimension éthique de la traduction, à propos de laquelle 
Luigia Pattano cite Antoine Berman, connu pour avoir défendu cet 
aspect. En réponse à l’exposé de cette idée de Berman, c’est une fin 
de non-recevoir persistante que se voit opposer son interlocutrice –
Glissant voulant situer sa notion d’une traduction fondée sur la 
Relation, dans un ailleurs inattendu, un champ non encore défriché 
et imprévisible, un au-delà des sentiers battus en somme12. En 
rejetant toute portée éthique présupposée, Glissant prône donc une 
mise en rapport des langues qui suffise à instaurer la Relation dans la 
traduction, et il tient à une mise en contact qui soit à la fois neutre 
et créatrice. C’est aussi dans cet espace de la Relation instillée dans 
la traduction que l’on peut percevoir à la fois le lien mais aussi la 
différence fondamentale de sa vision, avec celle de Walter Benjamin. 
Glissant pense cet espace comme le dépassement d’un simple 
transfert intralinguistique, et la création d’une entité inédite – et c’est 
bien ce qu’il explique à maintes reprises, et à titre d’exemple dans ce 
passage de son intervention de Perpignan de 1994 (édité en 1997) : 
 

En fait toute traduction est un nouveau langage. Elle ne transfère pas 
d’une langue dans son unicité à une autre langue dans son unicité ; elle 
crée une résultante entre les deux langues qui est absolument inédite, qui échappe à 
la première langue et qui échappe à la deuxième langue. Une traduction ne 
participe pas de l’atavisme d’une langue ; une traduction introduit une 
rupture dans une langue, je parle de la langue d’arrivée. Par conséquent, 

 
11 « Traduire la relation des langues » : Entretien d’Édouard Glissant avec Luigia Pattano, 
publié sur la revue en ligne italienne Trickster, et dans « Mondes francophones » 
(mondesfrancophones.com), revue en ligne fondée et dirigée par Alexandre Leupin, 2010. 
12 Pour la bonne compréhension de la référence à l’extrait de l’entretien avec Luigia Pattano 
donc il est question ici, il sera indispensable de se reporter à la présentation précitée du 
corpus, Loïc Céry, « Les items d’un corpus : la traduction créolisée et relationnelle », op. cit. 



12 
 

on est là à l’intérieur de deux langages, de deux langues. On est en présence 
de la création d’un langage inné. (Glissant, 1997, p. 109-110. Je souligne) 

 
Or, c’est bien Benjamin qui a reformulé dans la pensée moderne du 
traduire (car là encore, il serait pure illusion d’y voir une révolution) 
cette idée de la création d’un nouveau langage par la mise en contact 
entre les langues découlant de l’entreprise de traduction. Il s’agit 
même pour Benjamin, on l’a vu, de l’objectif même de l’exercice, 
que de faire émerger ce « langage inné » dont parle Glissant. Mais 
les deux penseurs diffèrent radicalement, on le devine aussi, quant à 
la caractérisation même de ce langage : si pour Benjamin, il s’agit de 
cette reine Sprache, ce « pur langage » commun à toutes les langues, 
cette langue infra ou supra linguistique tant sacralisée par le 
philosophe allemand, on peut y pressentir très clairement un avatar 
essentialiste de l’Universel où la « pureté » constitue un horizon 
crucial. Or, on connaît bien la distance à laquelle Glissant tient toute 
pensée de l’Universel, qu’elle soit d’expression directe et 
omnipotente ou plus insidieuse. L’aspiration à cet espace langagier 
« nouveau » est bien, à titre générique, de « nature benjaminienne » 
en quelque façon dans la conception de Glissant, mais son objectif 
diffère radicalement de celui qu’y assigne le philosophe allemand. 
Point de dimension sacralisée ou religieuse du langage ainsi atteint 
chez Glissant, point de quête d’une pureté putative, centrale chez 
Benjamin. Il demeure que le moule benjaminien de cet aspect-là 
d’une Relation traduisante est incontestable, ce qui permet déjà de 
lui conférer un lien d’ascendance patent avec l’initiateur de la pensée 
moderne de la traduction.  
Si l’on voulait du reste, filer la généalogie lointaine de cette idée 
d’une entité inédite résultant de la mise en présence des langues, au 
regard de l’histoire ample des pensées du traduire, on pourrait aussi, 
comme je l’ai suggéré plus haut, mentionner le modèle de Du Bellay 
qui le premier, en 1549 dans sa Deffence et illustration de la langue 
françoyse, émet l’idée d’une « langue nouvelle » qui résulte du contact 
de la lange de départ et de la langue d’arrivée. Joachim Du Bellay est 
avant tout le témoin d’un moment historique, et c’est la Renaissance, 
où l’expérience du traduire se retrouve confrontée à une sensible 



13 
 

accélération de la coprésence factuelle des langues, et de la nécessité 
où se retrouve la pensée humaniste, de trouver les modalités 
adéquates à cette nouvelle ère d’échanges accélérés, de circulation 
des idées et des textes où les XVe et XVIe siècles trouvent le 
contexte historique d’un essor nouveau. Du Bellay introduit une 
bascule qui elle-même se fait l’écho de Cicéron et qui sera revisitée 
par la suite, même si plusieurs siècles plus tard, Benjamin y ajoutera 
la justification d’une autonomisation radicale de la traduction, 
confinant à une toute-puissance mais aussi, il faut le craindre, à un 
profond solipsisme du traducteur. Du Bellay représente pour la 
Renaissance, après des siècles de pratique médiévale dominée par le 
littéralisme, l’émergence de potentialités nouvelles que le poète de la 
Pléiade n’entend pas substituer aux visées littéralistes, mais qu’il 
propose comme une revivification possible. Il me semble que les 
perspectives avancées par Glissant dénotent la même attitude de 
proposition non dogmatique, de voies inventives ne visant pas une 
tabula rasa, d’une labilité dans laquelle seuls les pusillanimes verront 
un vertige. Il n’aurait pas déplu à Glissant d’être tenu pour le penseur 
d’une nouvelle Renaissance. 
 L’interstice est grand néanmoins, quand Glissant nous dit 
que « Nous n’écrivons plus aujourd’hui de manière monolingue, 
mais au contraire en présence de toutes les langues du monde » 
(Glissant, 1995). Cette assertion confirme tous ces précédents que 
nous avons dits, ayant trait à cette même recherche de ce qui peut 
résulter d’une mise en contact des langues entre elles. Et c’est ici 
encore une fois, un lieu où doit pouvoir se jouer pour nous, le départ 
entre les empreintes cachées (Glissant dirait les « traces ») et les 
prospectives, deux dimensions présentes dans la conception 
glissantienne de la traduction, pour qui veut y être attentif. 
Les empreintes cachées tout d’abord, les traces. Une grande partie 
de l’exposé de l’écrivain est suffisamment claire, limpide même, 
quand il nous parle de cette mise en présence de toutes les langues 
du monde, pour qu’on n’y voit pas la très réelle et étonnante 
proximité, encore une fois, avec cette moderne (Benjamin) ou non 
moderne (Du Bellay) idée de la création d’une dimension nouvelle 



14 
 

résultant de la mise en contact des langues par la traduction. C’est 
ce que Glissant nomme langage, quand il détaille ce qu’il entend 
justement par cette désormais incontournable coprésence de toutes 
les langues du monde : 
 

Et voyez le merveilleux, c’est que cette exploration d’un langage, par-
delà les diverses langues utilisées et au-delà, ne pervertit en rien aucune 
d’elles et ajoute à chacune, les convoquant toutes en un point focal, un lieu de 
mystère ou de magie où, se rencontrant, elles se comprennent enfin.  
Ce que toute traduction suggère désormais en son principe, par le 
passage même qu'elle fraie d'une langue à l'autre, c'est la virtualité de 
toutes les langues du monde. Et la traduction, pour cette même raison, 
est le signe et l'évidence que nous avons à concevoir, clans notre 
imaginaire, cette totalité des langues. De même que l'écrivain réalise la 
totalité par la seule pratique de la langue d'expression, de même, le 
traducteur la manifeste par le passage d'une langue à une autre, confronté 
qu'il est à l'unicité de chacune de ces langues. Mais tout comme, dans 
notre chaos-monde, on ne sauvera aucune langue du monde en laissant 
périr les autres, ainsi le traducteur, à mon sens, ne saurait-il établir une 
relation entre ces deux systèmes d'unicité, entre deux langues, sinon en 
présence désormais de toutes les autres, puissantes dans son imaginaire, 
quand même il n'en connaîtrait aucune. Qu'est-ce à dire, sinon que la 
traduction invente un langage nécessaire, d'une langue à l'autre, commun aux 
deux, mais en quelque sorte imprévisible par rapport à chacune d'elles ? 
Dans ce sens, la traduction est une véritable opération de créolisation, 
désormais une pratique nouvelle et imparable du précieux métissage 
culturel. Art de l'imaginaire aspirant à la totalité-monde, art du 
croisement des métissages, art du vertige et de la salutaire errance, la 
traduction s'inscrit ainsi, et de plus en plus, dans la multiplicité même de 
notre monde. Un signe en est le développement des traductions 
collectives, et presque des écoles de traduction, qui signifient la quête 
groupée de ces langages nouveaux, lesquels jettent des ponts et invitent 
à les passer ensemble. Comme toute créolisation, la traduction met en 
parallèle et en symbiose cieux réalités le plus souvent hétérogènes : la 
langue du texte originel et la langue du texte final. Mais le résultat ainsi 
obtenu ne se confond pas à la seule économie de cette seconde langue. 
Ce résultat est un langage de Relation et, comme dans toute créolisation, une 
résultante imprévisible qui ajoute à l'une et l'autre langue. (Glissant, 
1995. Je souligne.) 

 



15 
 

Les énoncés ne laissent pas de doute : Glissant comme Du Bellay 
(langue nouvelle), comme Benjamin (reine Sprache, pur langage), voit 
dans la confrontation des langues dont procède la traduction, la 
virtualité de l’invention d’un espace nouveau, ce « langage nécessaire 
» qui doit permettre l’interlocution dont procède le traduire, ce « 
langage de relation » qui apporte une valeur ajoutée aux langues 
elles-mêmes. C’est bien le résultat de la vaste coprésence linguistique 
dont il dresse le diagnostic à l’échelle du Tout-Monde. Glissant dira 
aussi qu’il écrivait dans cette coprésence, autre façon de dire que la 
création originelle et la traduction ont en commun cet espace du 
langage qui, par-delà les langues, constitue l’idiome de la création et 
de la Relation.  
 

VISION PROSPECTIVES 
DE LA RELATION TRADUISANTE 

 
Les prospectives que Glissant infère de cette pensée 

relationnelle du traduire sont bien réelles, elles aussi, et représentent 
finalement tout le relief personnel qu’il entend conférer à la 
traduction et à son importance dans les pratiques des textes et des 
langues. Elles sont liées à ce qu’il entend autour de créolisation et de 
Relation. Par cet ensemble-là, la réalisation pragmatique de ce 
prégnant « langage de relation » passe par l’autonomie du champ de 
la traduction, en tant que pratique créatrice (on retrouve Benjamin). 
Elle confère à la discipline la dimension d’une application concrète 
de la « pensée archipélique », relève du renoncement (comme quoi, 
l’éthique n’est jamais très loin, contrairement aux dénégations 
ultérieures au texte de 1995) et de la trace pistant les étants contre la 
primauté de l’Être : 
 

Je vois la traduction comme une création autonome dans ce contexte, 
non pas seulement un art de la translation particulière, mais un art de la 
relation globale, bientôt aussi nécessaire dans son parcours entre les 
langues que l’est la poésie ou l’art du récit dans l’exercice de chaque 
langue particulière. […] La traduction est une des espèces parmi les plus 
importantes de cette pensée archipélique. […] La traduction est fugue, 



16 
 

c’est-à-dire si bellement, renoncement. Ce qu’il faut peut-être le plus 
deviner dans l’acte de traduire, c’est la beauté du renoncement. Il est vrai 
que le poème, traduit dans une autre langue, laisse échapper de son 
rythme, de ses assonances, du hasard qui est à la fois l’accident et la 
permanence de l’écriture. Mais il faut peut-être y consentir. Consentir à 
ce renoncement. Car je dirai que le renoncement est, dans la totalité-
monde, la part de soi qu’on abandonne, en toute poétique, à l’Autre. je 
dirai que ce renoncement quand il est étayé de raisons et d'inventions 
suffisantes, quand il débouche sur ce langage de partage dont j'ai parlé, 
est la pensée même de l'effleurement, la pensée archipélique par quoi 
nous recomposons et partageons les paysages du monde, pensée qui, 
contre toutes les pensées de système, nous enseigne l'incertain, le 
menacé, niais aussi la lumineuse intuition poétique, qui fixe si bien ces 
objets où nous avançons désormais.  La traduction, art de l’effleurement 
et de l’approche, est bien une pratique de la trace13. Contre l’absolue 
limitation de l’Être, l’art de la traduction concourt à amasser l’étendue 
de tous les étants du monde. Tracer dans les langues, c’est tracer dans 
l’imprévisible de notre désormais commune condition. (Ibid.) 

 
C’est en ce point, et dans le sillage de notre recherche des parentés 
et affinités de la vision de Glissant avec les penseurs précédents de 
l’acte de traduire, que l’on pourra aisément concevoir une double 
empreinte heideggerienne. D’abord – lien le plus évident – parce 
qu’en adossant sa pensée de la traduction à un soubassement 
métaphysique et en tout cas ontologique, Glissant en fait un mode 
de restauration des « étants », « contre l’absolue limitation de l’Être 
» dit-il avec en filigrane, on le devine, toute la dialectique 
heideggerienne en la matière. Mais aussi, parce que dans ce qui 
semble être une sorte de concession à une acception éthique, dans 
cette notion de « renoncement » dont procède selon lui la traduction 
et qui induit un mouvement vers « l’Autre », peut résonner la 
conception d’Heidegger de la traduction, de même, comme un 

 
13 Fidèle à sa logique du ressassement, dans la subtile réécriture qu’il établit de ce texte, 
dans « Le cri du monde », première section du Traité du Tout-Monde (Poétique IV, Paris, 
Gallimard, 1997, p. 28-29), Glissant précise cette notion de l’ « effleurement » par la figure 
de l’ « esquive » associée à la trace : « L’art de traduire nous apprend la notion de l’esquive, 
la pratique de la trace qui, contre les pensées de système, nous indique l’incertain, le 
menacé, lesquels convergent et nous renforcent. Oui, la traduction, art de l’approche et de 
l’effleurement, est une fréquentation de la trace. » 



17 
 

trajet, un itinéraire vers l’autre. Remarquons d’ailleurs l’ « opacité » 
volontaire du terme même de « renoncement » tel qu’il est employé 
par Glissant, car on ne sait trop fermement si en l’occurrence, il veut 
désigner une perte de la substance du texte, ou le choix d’un 
compromis dont procède tout processus de traduction. À bien le lire 
néanmoins, il semble bien qu’il désigne ici cette sorte de compromis, 
car il précise : 
 

Je dirai que ce renoncement, quand il est étayé de raisons et d’inventions 
suffisantes, quand il débouche sur ce langage de partage dont j’ai parlé, est 
la pensée même de l’effleurement, la pensée archipélique par quoi nous 
recomposons et partageons les paysages du monde, pensée qui, contre 
toutes les pensées de système, nous enseigne l’incertain, le menacé, mais 
aussi la lumineuse intuition poétique, qui fixe si bien ces objets où nous 
avançons désormais. (Ibid.) 

 
C’est donc par son processus même, cet « effleurement », que la 
traduction s’actualise selon l’écrivain, en une pratique concrète de 
cette « pensée archipélique », déjouant toute pensée de système c’est-
à-dire tout systématisme dans l’appréhension de l’autre. En tout cas, 
en prenant en compte cette idée de compromis, ce renoncement 
consenti dans le mouvement vers l’Autre est très proche de la 
conception d’Heidegger, développée en particulier dans La Parole 
d’Anaximandre et dans ce texte essentiel nommé dans Acheminement 
vers la parole, « D’un entretien de la parole entre un Japonais et un qui 
demande »14. Ces deux textes fondamentaux dessinent une 
acception de tout ce qui relève justement du compromis dans ce 
trajet vers l’autre, dans la renonciation à une équivalence parfaite. 
Pour Heidegger, le compromis de la transposition qu’effectue la 
traduction est forcément relatif, et implique un abandon de ses 
propres schémas conceptuels, au service d’une rencontre de l’autre 
qui est adoption de celui qui, dans sa langue, dit une culture 

 
14 Martin Heidegger, « La Parole d’Anaximandre », in Chemins qui ne mènent nulle part, Paris, 
Gallimard, 1962, p. 387-461 ; « D’un entretien de la parole entre un Japonais et un qui 
demande », in Acheminement vers la parole, trad. par François Fédier, Paris, Gallimard, 1976, 
p. 85-140. 



18 
 

différente. La notion d’altérité est essentielle dans la pensée du 
traduire chez Heidegger, et en cela (lieu qui va même au-delà de 
l’éthique) Glissant, en désignant le renoncement comme modalité 
de ce trajet vers l’autre, formule de même dans sa pensée de la 
traduction, la rencontre d’une altérité inaliénable. 
De loin en loin, dans le passage précité du texte de 1995, ce sont ces 
tracées de créolisation et de Relation que l’on a désignées plus haut, 
déclinées sur l’axe des notions connexes dans la pensée de l’auteur 
qui lui permettent d’envisager sa nouvelle topographie du traduire. 
Cette description est bien de nature prospective, puisqu’elle vise les 
devenirs possibles, voire les expérimentations propres à l’exercice. 
En ce sens, on pourrait qualifier cette vision comme relevant d’un 
pari sur l’avenir des traducteurs et en leur capacité à épouser dans le 
champ linguistique ce qu’il nomme l’ « imprévisible » du Tout-
monde. Par conséquent, empreintes soigneusement brouillées et 
prospectives largement déployées, pour le dessein aussi d’une 
poétique nouvelle du concert des langues. 
 
 

LECTURE ENDOGENE ET EXOGENE :  
VERS UNE PRAGMATIQUE DU TRADUIRE,  

OU TRACEES D’UNE PROSPECTIVE ? 
 

Dans une large mesure, les perspectives ouvertes par 
Édouard Glissant pour l’avenir des pratiques de traduction gagnent 
à être mises à l’épreuve des travaux de tous ceux qui ont à cœur de 
renouveler ce champ dans le sens même d’une ouverture accrue, sur 
la Relation et sur le divers des langues ressenti et vécu dans leur 
coprésence. Cette mise à l’épreuve, cette confrontation pragmatique 
est même en soi, l’implication intrinsèque d’une vision qui appelle le 
renouvellement des pratiques – le geste lui-même relevant 
également d’une proposition herméneutique : pister les contours de 
cette conception glissantienne du traduire tout en envisageant les 
données de cette ouverture pragmatique, relève d’une double 
exigence de décryptage endogène concernant la relecture des 



19 
 

principaux textes de Glissant à propos de la traduction, et exogène 
quant à cette amorce d’une mise à l’épreuve en quelque sorte, de ses 
visées avec quelques exemples des pratiques actuelles. Une double 
dimension indispensable, quand on se souvient des responsabilités 
considérables que confie Glissant aux traducteurs à venir, à la faveur 
du discours prospectif qui est le sien à propos du devenir de la 
discipline (on aura l’occasion de s’y pencher plus spécifiquement 
plus loin). 

 
En matière d’examen endogène du propos de Glissant, on 

sait combien il est vain de de vouloir forclore les analyses de 
l’écrivain sur le modèle de synthèses sommaires ou pire, de 
classifications arbitraires : au-delà de l’enfermement catégoriel 
contraire à ses vues, on y obère même toute intelligibilité d’une 
œuvre qui déjoue en soi l’étroite typologie des genres scripturaux, 
mais aussi les arbitraires catalogages de l’histoire littéraire. Pour 
éviter un tel écueil, il est en la matière une sorte de protocole 
méthodologique simple à respecter, et qui convient d’ailleurs à 
merveille dans le cas qui nous intéresse : surtout pour un écrivain 
comme Glissant qui n’a cessé de redéfinir chemin faisant les 
schèmes à fois intellectuels et esthétiques de son œuvre, l’approche 
de l’histoire littéraire ne vaut surtout que pour ce qui touche aux 
conditions d’émergence d’un parcours et d’une réflexion. En clair, 
le fameux « contexte intellectuel » cher aux historiens de la littérature 
tient toute sa validité au regard de la phase de construction, 
d’édification d’une pensée, en cela même qu’il permet d’en apprécier 
le terreau d’origine, comme une sorte de biotope originel qui sera 
sans cesse revu et parfois infléchi, dans le cas d’écrivains qui, comme 
Glissant, s’opposent à toute fixité de la pensée. Or, si Glissant n’a 
cessé d’évoluer à l’aune notamment du tournant des années quatre-
vingt-dix, il n’est pas excessif, il n’est pas réducteur, il n’est pas 
inopérant en somme, de percevoir la première partie de sa réflexion 
conceptuelle comme ayant trait à la pensée postcoloniale – selon en 
tout cas l’appellation générique de ce courant, et indépendamment 



20 
 

même des débats suscités quant à sa validité15. De L’intention poétique 
(1956) au Discours antillais (1981), l’écrivain s’impose d’ailleurs 
comme l’une des voix majeures de ce nouveau déploiement des 
visions du monde et des œuvres qui accompagne et imprègne les 
décolonisations, tout en proposant une relecture de ce qu’a pu 
représenter l’ordre colonial dans le façonnement des mentalités et 
des sociétés qui en sont issues. Où commence, et où finit la pensée 
postcoloniale ? Le débat serait long et certainement passionnant, en 
tout cas pour ce qui a trait à l’œuvre de Glissant, il est aisé de 
délimiter cette cohérence-là jusqu’au Discours antillais, qui en 
constitue d’ailleurs l’acmé. Je l’ai dit par ailleurs, je le répète ici : on 
s’interdirait de comprendre quoi que ce soit au foisonnement de 
l’examen établi par Le discours antillais si on le considérait comme 
une fixité – et ce qui est valable pour toute l’œuvre de Glissant en 
général l’est plus encore pour ce qui concerne ce point de 
développement de sa pensée : c’est le moment où il faut repenser 
l’ancrage et où il est urgent de décliner les aspects d’une identité, à 
la suite de la négritude et moyennant son dépassement. Mais les 
expressions de ce moment sont des étapes, appelées elles-mêmes à 
être transcendées par les ramifications ultérieures de l’appréhension 
du réel : c’est ainsi qu’il faut comprendre, rappelons-le, le concept 
même d’ « antillanité », qui sera par la suite relativisé et parfois renié 
; tel est le prix d’une pensée en mouvement, et telle est la mobilité 
par laquelle il convient d’en apprécier les ondoiements, et les 
instruments d’analyse. Ne pas y consentir, c’est risquer ni plus ni 
moins de lourds contresens. Qualifier Glissant d’écrivain 
postcolonial ou d’écrivain de la décolonisation dans un sens non 
réducteur est valable pour la première ère de sa production 
intellectuelle et littéraire, mais l’appellation cesse d’être valide et 
constitue même un contresens pour tout ce qui s’en suit. 

 
15 Je proposerais ici à propos de cette question une hypothèse personnelle, 
indépendamment des analyses substantielles qui ont été établies par Celia Britton dans son 
indispensable Edouard Glissant and postcolonial theory : strategy of languages and resistance, 
Charlottesville, University Press of Virginia, 1999.  



21 
 

Et justement, apprécier l’ « historicité » en quelque manière, de la 
conception glissantienne de la traduction, c’est aussi la saisir dans la 
plasticité que doit permettre à son endroit la prise en compte de son 
évolution même dans les analyses de l’écrivain mais donc avant tout, 
le constat simple qui suit : à l’origine même de cette réflexion (et 
donc en amont de ce « corpus » de textes où il s’est clairement 
prononcé par la suite à propos de la pensée du traduire),  Édouard 
Glissant considère le rapport entre les langues et partant, les 
problématiques inhérentes à la traduction, dans ce moule 
postcolonial qui sera par la suite lui-même dépassé, tout en restant 
prégnant. Au sein de la programmation de cette première session du 
Cycle Traduction de l’Institut du Tout-Monde menée en 2014, l’un 
des invités permettait tout particulièrement, à la lumière de ses 
travaux, d’envisager cette émergence d’une réflexion alors 
pleinement inscrite dans le moment postcolonial, et c’est Kadhim 
Jihad Hassan qui, dans La part de l’étranger16, dresse un historique et 
un panorama de cette approche de la traduction.  Il y constate, à 
l’origine de ce courant, la contestation d’une pratique de la 
traduction issue d’une conception hégémonique du rapport entre les 
langues, confinant à l’ethnocentrisme : 
 

La traduction est une pratique où une subjectivité se nourrit d’une autre. 
Poussé à l’échelle d’une nation traduisant une autre, cet acte de “nutrition” 
peut connaître différents degrés de symbiose ou, a contrario, d’agressivité 
et de mauvaise foi. […] Poussée à l’extrême, cette agressivité plus ou 
moins manifeste tourne à l’agression et se double d’un grand coefficient 
d’ethnocentrisme. Ce phénomène atteint son apogée dans les situations de 
domination coloniale, où une culture parvient parfois à annihiler une autre, 
annihilation combinée avec un flagrant refus de traduire dans le sens large 
du mot.17 

 
16 Kadhim Jihad Hassan, La part de l’étranger. La traduction de la poésie dans la culture arabe, 
Paris, Actes Sud, coll. « La Bibliothèque arabe – Série “Hommes et sociétés” », 2007. Voir 
particulièrement p. 39 à 55. 
17 Ibid., p. 40. Kadhim Jihad Hassan analyse par la suite la notion de « glottophagie » 
introduite par Louis-Jean Calvet (auteur de Linguistique et colonialisme – petit traité de 
glottophagie, Paris, Payot, 1974 ; Pour une écologie des langues du monde, Paris, Plon, 1999) qui a 
établi une typologie passionnante et cruciale des différentes modalités d’absorption de 
certaines langues par d’autres, jouissant d’une situation d’hégémonie, notamment en vertu 



22 
 

 
De grands noms préfigurent la contestation post-coloniale de cette 
conception de la traduction, parmi lesquelles le plus notable, citée 
par Hassan, est sans conteste le philologue français arabisant Louis 
Massignon, pour qui « Pour comprendre l’autre, il ne faut pas se 
l’annexer, mais devenir son hôte ».  Plus tard, cette contestation va 
s’articuler dans le courant intellectuel et littéraire de la pensée post-
coloniale, sous l’impulsion notamment d’Edward Saïd18 : 
 

Multidisciplinaire par nature et par définition, la pensée post-coloniale 
recourt à l’histoire, à l’ethnographie, à l’anthropologie, à la linguistique, à 
la poétique comparative, à la critique des idéologies, à la psychanalyse et à 
la philosophie. À ces travaux participent des écrivains et  chercheurs issus 
des périphéries, ainsi que des auteurs européens et nord-américains, tous 
des révoltés et objecteurs de conscience, dans le sens large et radical de 
l’expression. Parmi les premiers s’imposent les noms du Nigérian Wole 
Soyinka, ceux des Antillais Derek Walcott et Édouard Glissant et celui de 
l’Indien Salman Rushdie. Parmi les deuxièmes, se distinguent les Français 
Jean Genet, Claude Ollier et J.M.G. Le Clézio, et l’Espagnol Juan 
Goytisolo.19 

 
Et dans cette optique, c’est avec justesse que Kadhim Jihad Hassan 
piste dans certaines analyses du Discours antillais, ce rattachement à 
la pensée post-coloniale de la traduction. À juste titre, car à l’origine 
même des considérations de Glissant sur la traduction, préexiste 
toute la réflexion qui affleure dans Le Discours antillais, à propos de 

 
du colonialisme. Rappelons-nous combien, dans le même ordre d’idée, Glissant a pu 
insister sur la gravité de ce phénomène de la disparition des langues du monde, appelant à 
lutter sans cesse : « on ne sauvera aucune langue du monde en laissant périr les autres », 
selon la formule qu’il utilise dans son texte de 1995 (Édouard Glissant, « Traduire : Relire, 
relier », 1995, op. cit.) et qu’il a maintes et maintes fois répétées. Ce constat lui fournir 
d’ailleurs l’un des motifs cruciaux de la légitime valorisation, a contrario, de la traduction – 
ainsi il ajoute, plus loin : « Avec toute langue qui disparaît, disparaît certes une part de 
l’imaginaire humain. Avec toute langue qui est traduite s’enrichit cet imaginaire, de manière 
errante et fixe en même temps. » 
18 Edward Saïd, L’Orientalisme – L’Orient créé par l’Occident, trad. de l’américain par Catherine 
Malamoud, Paris, Seuil, 1980, 2005. 
19 Kadhim Jihad Hassan, op. cit., p. 47. L’auteur livre dans les pages suivantes une utile 
typologie des pensées postcoloniales de la traduction. 



23 
 

la domination linguistique du français dans les Antilles françaises, et 
la relégation du créole au rang de patois (au gré de l’analyse de 
l’étonnante diglossie caractéristique de la situation antillaise). On 
peut le dire, toute cette réflexion constitue le terreau sur lequel 
l’écrivain développe sa pensée relative au rapport entre les langues, 
rapport dans lequel il demeurera toujours sensible aux modalités 
insidieuses ou avouées de domination. Prôner la pluralité et 
l’ouverture comme paradigmes des rapports intralinguistiques, cette 
attitude a pour base chez Glissant, la dénonciation que l’on peut lire 
dans Le Discours antillais, de l’hégémonie de la langue coloniale sur la 
langue vernaculaire, et des implications à la fois culturelles, sociales 
et psychologiques qui en découlent. Or, cette dénonciation et cette 
postulation tout à la fois sont caractéristiques du regard post-
colonial sur le rapport entre les langues, de sorte qu’il est tout à fait 
légitime de contextualiser cette articulation dans la pensée de 
Glissant, dans le cadre de cette tendance. Ce terreau originel, bel et 
bien post-colonial quant à lui, des développements ultérieurs sur la 
traduction, indique le considérable périmètre en quelque sorte de 
que deviendra cette réflexion, et des enjeux qui s’y jouent dans la 
pensée de l’auteur. Voici ce qu’en dit Kadhim Jihad Hassan, parlant 
du courant post-colonial des théories de traduction : 
 

Cette pensée prend également la mesure de l’élargissement galopant des 
phénomènes de métissage et de mélange, entendus comme nouvelles 
formes de création et de communication, qu’il s’agisse d’écritures créoles 
stricto sensu, permettant aux écrivains antillais de plier à leur usage régional 
et personnel l’anglais et le français ou bien de pratiques éclectiques et 
métisses, comme celles qui poussent les auteurs maghrébins 
francophones à faire du français un usage différent de celui de 
l’Hexagone, y imprimant les traces d’un tout autre imaginaire. Toutes ces 
manifestations procèdent d’une hybridation assumée et s’intègrent à une 
nouvelle culture plurielle et parfois diasporatique ou migrante, à laquelle 
Gloria Anzaldúa donne le nom de new mestizia culture. Remarquons enfin 
que, même quand il passe par l’écriture littéraire, un tel travail 
questionnant et corrosif produit le plus souvent une pensée aiguë et 
s’accompagne parfois d’une véritable réflexion philosophique menée par 
les écrivains eux-mêmes. De cet impératif voulant que l’écriture se 
double d’une conscience critique, Édouard Glissant donne un stimulant 



24 
 

exemple. “Le manque, écrit-il, n’est pas dans la méconnaissance d’une 
langue (le français), mais dans la non-maîtrise d’un langage approprié (en 
créole ou en français). L’intervention autoritaire et prestigieuse de la 
langue française ne fait que renforcer les processus du manque. La 
revendication de ce langage approprié passe donc par une révision 
critique de la langue française”. (Édouard Glissant, Le Discours antillais, 
p. 334) Dans le même élan de pensée se trouvent précisés les enjeux 
éthiques et philosophiques d’une telle critique : “Cette révision, ajoute le 
poète, pourrait participer de ce qu’on appellerait un anti-humanisme, 
dans la mesure où le domesticage par la langue française s’exerce à 
travers une mécanique de l’humanisme”. (Édouard Glissant, Le Discours 
antillais, même page)20. 

 
De fait, pour saisir toute l’ampleur de cette réflexion sur le rapport 
entre les langues menée par Glissant en amont même qui irriguera 
plus tard ses analyses relatives à la traduction, il faut se référer, au 
sein du Livre III du Discours antillais, spécifiquement à tout le 
chapitre intitulé « Langues, langage »21. Or, que dire de ce binôme 
même déployé ici, cette distinction entre langue et langage, qui sera 
reprise par la suite dans la conception croisée plus haut à propos de 
la traduction, d’un « langage de relation » palliant la diversité 
babélienne des langues « en un point focal », selon les termes mêmes 
de l’écrivain ? Il semble bien qu’il y ait là comme une origine, qui se 
confirme donc : on est bien là en présence du point de départ 
linguistique de la réflexion qui sera développé en regard des 
problématiques de traduction proprement dites. Car là où, dans les 
termes du Discours antillais, la dichotomie nomme la plasticité du réel 
linguistique (le langage) sous la tension de coexistence des entités 
instituées (les langues), la réflexion à venir inhérente à la traduction 
reprendra la distinction en filant la valorisation du langage, compris 
comme stade d’achèvement de la Relation traduisante. C’est en cela, 
et dans une cohérence réelle, voire une volonté de dire un parallèle, 
que l’un des textes sur la traduction (le plus dense en somme, 
reprenant en une version raccourcie la conférence inaugurale des 
Onzièmes assises de la traduction d’Arles en 1994, « Traduire, relire, 

 
20 Kadhim Jihad Hassan, ibid., p. 54. 
21 Édouard Glissant, Le Discours antillais, Paris, Seuil, 1981, p. 315 à 358. 



25 
 

relier » –  Glissant, 1995) est disposé dans la section « Langues et 
langages » de l’Introduction à une poétique du Divers en 199622. 
 
 On doit pour autant être également attentif aux 
conséquences exogènes de la Relation traduisante glissantienne, 
indépendamment de la délimitation du champ notionnel à la faveur 
duquel l’écrivain la développe, indépendamment de cette belle 
valorisation en elle-même si stimulante. En clair, il est indispensable 
dans une réelle intention critique, d’être à même d’évaluer certaines 
conséquences des perspectives évoquées par Glissant quant au rôle 
qu’il accorde au traducteur, qu’on y voit un réel ou une relégation, 
mais qui est indéniablement une responsabilité singulière pour la 
création de ce « langage inné » comme on l’a vu plus haut. Il faut 
être à même de le faire, il est pleinement légitime de le faire, au 
regard de la viabilité même de ces perspectives et de ce qui en 
découle en termes opératoires pour les traducteurs. Car il faut le 
constater : si les perspectives allouées à la traduction en tant que 
genre dans l’avenir des littératures est en soi enthousiasmant, 
l’étendue de la responsabilité qu’en induit l’écrivain quant au 
traducteur atteint une certaine « béance ». Là-dessus, les termes qu’il 
emploie à l’endroit de sa version à lui de cette « tâche du traducteur 
» sont suffisamment éloquents et ne laissent pas de doute sur le fait 
qu’il ne vise aucune méthode, aucun vade mecum à l’adresse de ceux à 
qui il incombera de trouver les voies de ce regain du traduire en 
Relation : 

 
22 Dans cet ordre d’idée, on peut penser aussi à la légitimation de la traduction comme 
manière de déjouer les relations d’hégémonie entre les langues, selon une partie de 
l’interprétation donnée au mythe de Babel par Jacques Derrida. Voici la synthèse qu’en 
livre Kadhim Jihad Hassan (op. cit., p. 32) : « Le mythe de la tour de Babel peut ainsi donner 
lieu à une double lecture. En cherchant à se faire un nom, à fonder une langue universelle 
et une généalogie unique, les Sémites voulaient, selon Derrida, “mettre à la raison le 
monde” [Jacques Derrida, « Des tours de Babel », in Psyché – Inventions de l’autre, ed. Galilée, 
Paris, 1987, p. 210]. Cette raison peut signifier aussi bien “une violence coloniale” qu’une 
“transparence pacifique de la communauté humaine” [Ibid., même page.]. Si, en dispersant 
leurs langues, Dieu a rompu la transparence rationnelle, il aura, en même temps, 
interrompu la violence coloniale et l’impérialisme linguistique. Il a destiné les hommes à la 
traduction. Traduction devenue “la loi, le devoir et la dette” [Ibid., même page.]. Mais “de 
la dette, ajoute Derrida, on ne peut plus s’acquitter” [Ibid., même page.]. » 



26 
 

 
L’errance, c’est pour le poétique, et la fixité, c’est pour la technique du 
traducteur. (…) La fonction inventive et créatrice, créatrice de langage 
dans la langue, fait, à mon avis, que la traduction se multipliera de plus 
en plus comme un genre littéraire. C’est aux traducteurs eux-mêmes d’en 
trouver les repères fixes et non systématiques. (Glissant, 1995) 

 
Autrement dit, c’est bien aux traducteurs eux-mêmes de relever les 
immenses ambitions d’une Relation traduisante, sans qu’aucune 
consigne, aucune codification a priori, ne viennent borner ou 
délimiter leurs procédés. En étant optimiste mais surtout laudateur, 
on peut y voir bien sûr une liberté singulière que ne vient amoindrir 
la moindre assignation ; en étant plus réaliste, on y décèlera le 
sentiment d’une potentielle vacuité du point de vue du traducteur 
en tant que tel. Non que ce dernier soit condamné à réclamer 
quelque recette préconçue à propos de ses usages, mais au regard 
même des ambitions de la très haute conception qui est celle de 
Glissant en la matière, on comprend, pour ne pas y fustiger quelque 
lacune que ce soit, qu’il s’agit surtout d’une conception de nature 
intrinsèquement prospective, et non pragmatique. Le souci de 
l’écrivain en matière de traduction est de dessiner à grands traits les 
contours d’une praxis de la Relation, et non de forclore les dilemmes 
pratiques de tout traducteur. Sur ce point, l’entretien de Perpignan 
de 1994 (publié en 1997) est on ne peut plus clair : 
 

J’ai reçu par combien de facteurs dans toutes les langues du monde, 
des listes de questions “Comment dire ceci, comment dire cela ?”, et 
j’ai uniformément répondu une seule phrase : “Débrouillez-vous ! ”. 
Car dans l’immense conflit des harmonies et des deshamonies, des 
mesures et des démesures des langages du monde, je crois que la 
traduction, de plus en plus, va conquérir un statut nouveau et sera un 
des langages du monde. Les traductions seront une des formes 
d'engagement et constitueront un genre littéraire en soi et non plus un 
outil au service des genres littéraires. Il y aura un enjeu et une aventure 
de la traduction. Dans cette perspective, je trouve que toute traduction 
doit jouer son jeu et tenter sa chance dans le monde. On n’a pas à 
l’aider. On n’a pas à fournir de renseignement : le traducteur doit se 
débrouiller. (Glissant, 1997, p. 108) 



27 
 

 
Édouard Glissant dit là le peu de goût qu’il ressentait à seconder les 
traducteurs de son œuvre : on peut le comprendre, et il s’agit là d’une 
disposition personnelle. On doit aussi prendre en compte ici une 
réelle volonté de ne pas « diriger » ou influencer en quelque manière 
ses traducteurs. Certes23. Cependant, il en infère un blanc-seing à 
toute traduction, respectueuse ou non du sens littéral : 
 

Quand j’ai eu le prix Renaudot, une traduction de La Lézarde a paru à 
New-York six jours après la remise du prix. En six jours une dame 
l’avait traduit. Et je me souviens que mon éditeur a contesté et a voulu 
arrêter la traduction. Je m’y suis opposé. Bien des années après, 
Michaël Dash qui est un auteur jamaïcain a fait une traduction de La 
Lézarde qui a été aussi publiée à New-York. Autrement dit je pense que 
ces erreurs sont nécessaires et que l’écrivain n’a pas à s’occuper des 
traductions de [s]es œuvres dans le monde, d’autant plus qu’il n’y a 
aucun moyen de contrôle. J’ai été traduit en roumain, en tchèque, en 
russe, en polonais et je n’ai aucun moyen de contrôler la traduction. 
Alors pourquoi irai-je contrôler en anglais, en italien ou en espagnol ? 
Il faut laisser la chose suivre son cours, et même s’il y a des erreurs, 
des contresens, des non-sens. L’enjeu n’est pas là. L’enjeu est un 
système de relation entre deux ou plusieurs langues produisant une 
résultante inédite qui est le langage de la traduction, qui n’appartient ni 
à la première ni à la seconde langue et qui entre dans ce tissu tramé des 
relations et des fulgurances entre les langues du monde. C’est pour cela 
que je crois que la traduction deviendra un art tout à fait autonome. Et 
le traducteur sera de plus en plus un créateur de langage au même titre 
que le poète ou le romancier. (Ibid.) 

 

 
23 Ceci étant dit, cette proclamation est à considérer avec circonspection, car si Glissant n’a 
effectivement pas secondé ses traducteurs au point où par exemple l’un de ses poètes 
favoris, Saint-John Perse, a pu le faire, il ne leur a pas cependant toujours répondu ce 
laconique « Débrouillez-vous ». Les renseignements qu’il a pu livrer à son traducteur 
américain Jeff Humphries (pour l’édition de ses poèmes complets en anglais : The Collected 
Poems of Édouard Glissant, trad. Jeff Humphries / Melissa Manolas, University of Minnesota 
Press, 2005) viennent quelque peu contredire cette affirmation, comme en attestent les 
renseignements (d’ordre généraux néanmoins, concernant la plupart du temps des termes 
créoles ou de lieux spécifiques) qui apparaissent sur les feuillets manuscrits libres non datés, 
adressés à Jeff Humphries probablement en 2000, dans le fonds Édouard Glissant de la 
BnF. 



28 
 

On le voit, poussé à son extrême (surtout sous la forme du libre 
entretien dont il question dans ce texte des Actes de Perpignan), 
Glissant parvient à opérer dans son raisonnement comme un point 
de rupture, et il faut ici être à même de l’observer objectivement. 
Car on voit mal dans quelle mesure le « système de relation entre 
deux ou plusieurs langues produisant une résultante inédite » auquel 
postule sa vision de la traduction pourrait être atteint moyennant 
une mise au second plan, en somme, de tout souci de rectitude par 
rapport à l’objet traduit – l’œuvre littéraire en l’occurrence –, sauf à 
lui attribuer une complète « autonomie » en effet, et un détachement 
absolu d’avec la source. En somme, en déplaçant l’« enjeu » de la 
traduction, de toute considération pour la restitution du sens (de la 
fidélité, on y revient), vers la sphère de ce pur et sacro-saint« système 
de relation », le propos développé ici introduit une option 
d’autonomisation assumée, au risque de toutes les « erreurs », de 
tous les « contresens » et les « non-sens ». Alors après tout, qu’en 
est-il réellement de cette version extrême, de ce gauchissement 
d’une conception émise ans plus d’ouverture au sein des autres 
textes du corpus, surtout les textes rédigés par l’écrivain lui-même ? 
S’agit-il d’une volontaire désinvolture ? On doit s’interdire de le 
penser à l’endroit d’Édouard Glissant. L’hypothèse plus 
vraisemblable de ce qui se joue dans le fil de cette exacerbation-là 
(pour peu que l’on ait quelque souci de la source, je le précise), je le 
crois, est celle d’une certaine conformité du raisonnement tenu dans 
cet entretien, avec une acception d’inspiration clairement 
benjaminienne. C’est, rappelons-le, dans la modernité 
traductologique introduite par Walter Benjamin, que s’est opérée le 
basculement que l’on sait, en vertu duquel l’autonomisation radicale 
de la traduction, en un vertige cibliste poussé à son terme, rend 
caduque jusqu’à la moindre préoccupation de transmission, jusqu’au 
moindre souci de l’auteur et encore moins, du lecteur. Je ne crois 
pas pour la part, sauf au prix de ce gauchissement favorisé par la 
forme de l’entretien libre, que Glissant avait en ce qui le concerne, 
réellement arrimé son idée du traduire, à cet extrême-là. Je ne le crois 
pas, en raison même de ce que sous-tend la notion même de 



29 
 

Relation, en laquelle demeurent vive une tension vers la rencontre 
et une tentative de compréhension, sinon de coprésence. Comment 
concilier dès lors cette tension et cette tentative si tout contresens 
est admis au nom d’une indépendance fondamentale de la 
traduction en tant que genre ? Il faut craindre ici une aporie quelque 
peu funeste, seule condition de cette sacralisation du traducteur 
hissé au même rang de créateur que le poète et le romancier. Car 
qu’on se souvienne aussi que, dans le sillage d’une conception post-
benjaminienne, une telle sacralisation a tenu lieu de légitimation a 
priori (en ce sens, il s’agit bien d’une pensée de système), qui a pu 
permettre les errements les plus douteux24. 
À dire vrai, il faut voir aussi dans ce moment de possible surenchère, 
l’effet induit de la nature même de cette pensée du traduire qui est 
celle de Glissant comme je l’ai dit plus haut, et qui est donc d’être 
une prospective et non une pragmatique. C’est peut-être là son point 
aveugle, voire son point de fuite. En tout cas, le texte le plus dense 
du corpus, celui des Assises d’Arles (Glissant, 1995) laisse entrevoir 
une toute autre option, même si ses contours demeurent dans une 
large mesure imprécis. Mais ce qui y est dit clairement confirme que 
la pragmatique traductive n’est pas l’objet de sa réflexion. Il conçoit 
cette pragmatique comme une « fixité » dont il laisse la 
préoccupation aux seuls traducteurs, en tant que technique – ce qui 
diffère déjà d’un blanc-seing pour les traductions fautives. 
Confirmant cette dichotomie entre pensée de la Relation traduisante 
et techniques de traduction, Glissant précise encore en 2010, dans 
son entretien avec Luigia Pattano : 
 

Moi, je ne peux pas donner de règles de traduction. Si je donne des 
règles de traduction c'est des règles d'équivalence, ce n'est pas de règles 
d'imaginaire, ça c'est évident. Moi, je ne peux pas me mettre à la place 
d'un traducteur. Je peux être par contre un traducteur, si je suis en face 
d'un texte dans une autre langue que celle que je parle et à mon tour 

 
24 Je ne peux m’empêcher de penser ici à la si salutaire démystification opérée par 
Kadhim Jihad Hassan (op. cit.) à l’endroit des aberrations proprement renversantes 
des traductions de Saint-John Perse effectuées par le poète Adonis, lui-même 
s’étant prévalu d’une légitimité a priori de poète traducteur. 



30 
 

devenir traducteur pour avoir l'imaginaire de cette relation nouvelle. 
Mais je ne peux pas donner de règles. Si je donne des règles de relation 
dans la traduction c'est qu'il n'y a rien de valable dans la traduction. 
C'est que la traduction est une mécanique et pour moi la traduction 
n'est pas une mécanique. (Glissant, 2010) 

 
Au gré de cette relégation aux traducteurs de la question donnée 
pour subalterne des « règles », Glissant voue ce domaine à la seule 
recherche de l’équivalence, et même si on peut penser qu’il va vite 
en besogne en l’occurrence, il faut encore percevoir là l’illustration 
que ce champ ne l’intéresse pas. L’écrivain demeure en ce sens dans 
l’optique et le chantier d’une pensée purement spéculative et comme 
on l’a dit, de type résolument prospectif, ce qui désigne aussi la 
labilité des options ouvertes par lui. Une pensée en somme dont 
doivent se saisir les traducteurs eux-mêmes, s’ils ont le souci de 
suppléer à une réelle absence revendiquée de préoccupation 
pratique. 
 

*** 
 

Quoi qu’il en soit, une mise en regard des thèses de Glissant 
sur la traduction, avec les itinéraires théoriques des pensées 
inhérentes au champ dans la longue durée, permet de les percevoir 
non pas ex nihilo, mais bien dans un continuum qui ne réduit en rien 
son originalité, mais permet au contraire d’en connaître les parentés 
et très certainement, la genèse.  

La réflexion d’Édouard Glissant en matière de traduction ne 
fixe aucune injonction, elle ouvre des perspectives amples fondées 
sur une pensée de la mise en contact des langues, pensée qui lui 
préexiste mais qu’elle contribue à reformuler pour notre temps : la 
Relation que nous appelons « traduisante » permet de décliner la 
traduction en de nouveaux accents, ceux du Tout-Monde, et c’est 
bien là un modèle qu’il peut être loisibles aux traducteurs tout 
comme aux théoriciens, d’explorer dans les années qui viennent, en 
maronnant dans les imaginaires babéliens qui nous attendent et 
nous obligent. 



31 
 

 
Loïc CÉRY 

Institut du Tout-Monde 
Paris 

 
RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 
 
BENJAMIN, Walter, Œuvres (3 tomes), trad. de l’allemand par 
Maurice de Gandillac, Rainer Rochlitz et Pierre Rusch, Paris, 
Gallimard, « Folio / Essais », 2000. 
BERMAN, Antoine, La traduction et la lettre ou l'auberge du lointain, 
Paris, Seuil, 1999. 
BERMAN, Antoine, L'âge de la traduction. « La tâche du traducteur » de 
Walter Benjamin, un commentaire, Presses universitaires de Vincennes, 
2008 (texte posthume de son séminaire sur Benjamin au Collège 
international de philosophie). 
BERNABE, Jean, Fondal-Natal. Grammaire basilectale approchée des créoles 
guadeloupéen et martiniquais, Paris, L'Harmattan, 1976, 3 vol. 
BERNABE, Jean, Précis de syntaxe créole, Ibis Rouge Éditions, 2003. 
CERY, Loïc (dir.), Saint-John Perse et l'écho des langues. Poésie et 
traduction, La nouvelle anabase. Revue d'études persiennes, N° 5, Paris, 
L'Harmattan, 2009. 
CICERON, Du meilleur genre d’orateurs, texte établi et traduit par H. 
Bornecque, Paris, Les Belles-Lettres, 1921. 

DE LAUNAY, Marc, Qu'est-ce que traduire ?, Paris, Vrin, coll. « 
Chemins philosophiques », 2006. 

DELPECH, Catherine / RŒLLENS, Maurice (dir.), Société et littérature 
antillaises aujourd'hui, Actes de la rencontre de novembre 1994 à 
Perpignan, Cahiers de l'Université de Perpignan, N° 25, Presses 
universitaires de Perpignan, 1997. 
DU BELLAY, Joachim, La Deffence, et illustration de la langue françoyse, 
1549, éd. Francis Goyet et Olivier Millet, Paris, Champion, 2003 
GLISSANT, Édouard, Le Discours antillais, Paris, Seuil, 1981. 



32 
 

GLISSANT, Édouard, « Traduire : Relire, Relier. Conférence 
inaugurale», Onzièmes assises de la traduction (Arles 1994), Paris, 
Actes Sud, 1995. 
GLISSANT, Édouard, intervention dans « Les Nouvelles données de 
l’écriture », Société et littérature antillaise aujourd’hui. Actes de la 
rencontre de novembre 1994 à Perpignan, Cahiers de l’Université 
de Perpignan, 1997, N°25, p. 109-110. 
GLISSANT, Édouard, « Le cri du monde », in Traité du Tout-Monde, 
Poétique IV, Paris, Gallimard, 1997, p. 28-29. 
GLISSANT, Édouard, « Traduction, Relation », La Cohée du Lamentin, 
Poétique V, Gallimard, Paris, 2005, p. 143-144 
GLISSANT, Édouard, « Traduire la relation des langues » : entretien 
avec Édouard Glissant par Luigia Pattano, publié sur la revue en 
ligne italienne Trickster, et dans « Mondes francophones » 
(mondesfrancophones.com), revue en ligne fondée et dirigée par 
Alexandre Leupin, 2010. 
GLISSANT, Édouard, L'imaginaire des langues. Entretiens avec Lise 
Gauvin (1991-2009), Paris, Gallimard, 2010. 
JIHAD HASSAN, Khadim, La part de l'étranger. La traduction de la poésie  
LADMIRAL, Jean-René, Traduire : théorèmes pour la traduction, Paris, 
Gallimard, 1994. 
LANG, George, « Translation from, to and within the Atlantic 
Creoles ». TTR Vol. XIII, n° 2, 2000. 
LEDERER, Marianne, Études traductologiques, Paris, Minard Lettres 
Modernes, Paris 1990. 
OLLIER, Nicole (dir.), Traduire la Caraïbe, autour d'Olive Senior, Pessac, 
Presses universitaires de Bordeaux, 2016. 
OSEKI-DEPRE, Inês, Théories et pratiques de la traduction littéraire, Paris, 
Armand Collin, coll. « U », 1999 
OSEKI-DEPRE, Inês, De Walter Benjamin à nos jours… (Essais de 
traductologie), Paris, Honoré Champion, 2007. 
STEINER, George, Après Babel. Une poétique du dire et de la traduction, 
1975, Paris, Albin Michel, 1978, 1998 
STEINER, George, Grammaires de la création, Paris, Gallimard, 2001. 



33 
 

STEINER, George, Réelles présences. Les arts du sens, Paris, Gallimard, 
1994. 
SUCHET, Myriam, Outils pour une traduction postocoloniale. Littératures 
hétérolingues, Éditions des arhives contemporaines, Centre d'études 
poétiques ENS-LSH. 
SUCHET, Myriam, L'imaginaire hétérolingue. Ce que nous apprennent les 
textes à la croisée des langues, Paris, Éditions Classiques Garnier, coll. « 
Perspectives comparatistes », 2014 

 
 
 
 


